
Mutiara: Multidiciplinary Scientifict Journal 

Volume 3, Number 12 Desmeber 2025 

p-ISSN 2988-7860 ; e-ISSN 2988-7992 

 

 

1090 

Penanaman Nilai Moderasi Beragama Berbasis Keluarga  

Sebuah Pencegahan Terhadap Ekstremisme Agama 

 

Theresia Tincerustina1* , Eunekel2 , Lidia Rayani Br Pinem3 , Ebandro4 

Sekolah Tinggi Agama Katolik Negeri Pontianak, Indonesia 

Email: eunekellogin@gmail.com* , sustertince7@gmail.com, lidiarayani1973@gmail.com, eb 

KEYWORD                                                         ABSTRACT 

Extremism; 

Family;  

Religious Moderation. 

 

This study aims to analyze strategies for instilling the values of religious moderation 

within a family-based context. Religious moderation is viewed as an effort to maintain 

social harmony in a pluralistic society, while the role of the family, specifically parents, 

is an effective medium for systematically instilling these values in children from an early 

age. This study employed a library research method with a descriptive qualitative 

approach. The sources used as references included scientific books, national and 

international journal articles, research reports, educational policy documents, and 

church documents that emphasize religious moderation and the role of parents in 

instilling the values of religious moderation. The results of the study indicate that 

instilling the values of moderation can be achieved through systematic integration 

between parents and children within the family environment, encompassing role 

modeling, inclusive religious education, open dialogue, and monitoring of information 

access. 

 

KATA KUNCI ABSTRAK 

Ekstrimisme;  

Moderasi Beragama;  

Keluarga. 

 Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis strategi penanaman nilai-nilai moderasi 

beragama berbasis keluarga. Moderasi beragama dipandang sebagai upaya merawat 

harmoni sosial dalam masyarakat majemuk, sedangkan peran keluarga dalam hal ini 

orang tua menjadi medium efektif untuk menanamkan nilai-nilai tersebut secara 

sistematis kepada anak sejak usia dini. Penelitian ini menggunakan metode kajian 

pustaka (library research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Sumber-sumber yang 

dijadikan rujukan meliputi buku-buku ilmiah, artikel jurnal nasional dan internasional, 

laporan penelitian, dokumen kebijakan pendidikan, serta dokumen gereja yang 

menegaskan mengenai moderasi beragama dan peran orang tua dalam penanaman nilai 

moderasi beragama. Hasil kajian menunjukkan bahwa penanaman nilai moderasi dapat 

dilakukan melalui integrasi sistematis antara orang tua dan anak dalam lingkungan 

keluarga, yang mencakup keteladanan, pendidikan keagamaan inklusif, dialog terbuka, 

dan pengawasan akses informasi. 

 

PENDAHULUAN 

Negara Republik Indonesia dikenal sebagai negara yang masyarakatnya pluralis yang 

ditandai dengan adanya berbagai etnis, bahasa, agama, budaya, dan status sosial. Suasana penuh 

keragaman seperti ini menjadi ciri khas negara Indonesia yang dibingkai dalam satu falzafah yakni 

Pancasila. Pancasila menjadi perekat kebangsaaan yang terdiri dari berbagai golongan dan 

identitas, sehingga persatuan dan kesatuan tetap terjaga secara harmonis. 

https://mutiara.al-makkipublisher.com/index.php/al/index
https://mutiara.al-makkipublisher.com/index.php/al/index


1091 

 

Namun tak dapat dihindari bahwa kondisi negara Indonesia yang pluralis dapat menjadi 

pemicu terjadinya benturan antar budaya, ras, etnik, agama dan nilai-nilai hidup. Dalam 

komunikasi horizontal antarmasyarakat, benturan antarsuku dan agama masih sering terjadi di 

berbagai wilayah Indonesia, mulai dari menciptakan prasangka-prasangka buruk antarsuku dan 

agama, diskriminasi, hingga ke konflik terbuka yang memakan korban jiwa akibat pembunuhan 

secara kejam (Zainuddin 2020, 4).  

Dalam masyarakat multikultural ini, salah satu fenomena yang terjadi adalah ekstremisme 

agama. Di berbagai tempat di negeri ini terjadi konflik yang dibalut dengan sentiment keagamaan. 

Pengrusakan atau penutupan tempat ibadat salah satu agama oleh kelompok penganut agama lain, 

adanya penyebaran ujaran-ujaran kebencian di media sosial, larangan beribadah terhadap agama 

tertentu, dan masih banyak lagi kasus lainnya. Hal ini telah menjadi tantangan serius dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Ekstremisme tidak hanya mengancam stabilitas sosial, tetapi 

juga mencederai semangat keberagaman dan toleransi antarumat beragama. Oleh karena itu, 

interaksi antar sesama dengan latar belakang perbedaan yang ada, perlu diberi pemaknaan dengan 

mengendepankan pendekatan preventif. Interaksi sesama manusia memiliki pengaruh yang cukup 

tinggi, sehingga kemampuan bersosialisasi masyarakat dalam berinteraksi antarmanusia perlu 

dimiliki setiap anggota masyarakat. Moderasi beragama dapat menjadi tolak ukur dari kehidupan 

beragama untuk menghindari benturan yang dapat melukai sesame (Abror, 2020; Hikmah & 

Chudzaifah, 2022; Zuhriyandi, 2023).  

Salah satu upaya preventif yang dapat dilakukan adalah penanaman nilai moderasi 

beragama (Aulia, 2024; Rusmiati et al., 2022; Yuliana et al., 2022). Isu mengenai penanaman 

moderasi beragama ini menjadi semakin krusial dalam konteks masyarakat yang multikultural dan 

pluralistik seperti Indonesia. Oleh karena itu, upaya untuk menanamkan nilai-nilai moderasi 

beragama sejak usia dini menjadi sangat penting. Pendidikan moderasi beragama pada anak usia 

dini merupakan sebuah terobosan manakala penanaman moderasi dapat dimulai dari dasar 

pembentukan watak seseorang (Umar et al., 2021; Wahyuna et al., 2025). Selain dapat di 

kembangkan melalui jalur pendidikan formal, keluarga sebagai lembaga nonformal merupakan 

wadah yang diharapkan dapat memberi kontribusi bagi hidup bersama yang harmonis (AF et al., 

2022; Hayatuddin & Hamid, 2024; Syaparuddin & Elihami, 2019). Permasalahan spesifik yang 

dikaji dalam penelitian ini adalah: Pertama, bagaimana konseptualisasi nilai-nilai moderasi 

beragama dalam konteks Indonesia yang pluralistik? Kedua, mengapa keluarga menjadi basis 

strategis dalam penanaman nilai-nilai moderasi beragama? Ketiga, bagaimana strategi konkret 

yang dapat diterapkan orang tua dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama kepada anak 

di tengah tantangan era digital dan maraknya paham ekstremisme? Urgensi penelitian ini terletak 

pada beberapa aspek. Pertama, meningkatnya kasus intoleransi dan ekstremisme agama di 

Indonesia menunjukkan perlunya penguatan nilai-nilai moderasi sejak dini. Kedua, keluarga 

sebagai institusi pendidikan pertama belum optimal dimanfaatkan sebagai basis penanaman nilai 

moderasi beragama. Ketiga, era digital membawa tantangan baru dengan mudahnya akses terhadap 

konten radikal yang dapat memengaruhi pemikiran anak. Keempat, diperlukan panduan praktis 



Penanaman Nilai Moderasi Beragama Berbasis Keluarga Sebuah Pencegahan Terhadap Ekstremisme 

Agama 

 

1092 

 

bagi keluarga, khususnya orang tua, dalam mengimplementasikan nilai-nilai moderasi beragama 

secara sistematis dan terukur. 

Studi-studi sebelumnya telah banyak menyoroti pentingnya pendidikan moderasi 

beragama sebagai tindakan preventif terhadap maraknya ekstrimisme agama (Mustofa & 

Mahmudah, 2019). Namun, penelitian yang secara khusus membahas tentang peran lingkungan 

keluarga dalam membentuk sikap moderasi beragama pada anak, masih sangat terbatas (Rosela et 

al., 2025). Sebagian besar penelitian cenderung fokus pada peran lembaga pendidikan formal atau 

tokoh agama dalam menanamkan nilai-nilai agama. Selain itu, penelitian yang ada belum secara 

mendalam mengkaji bagaimana dinamika internal keluarga, seperti pola komunikasi, nilai-nilai 

yang dianut, dan praktik keagamaan sehari-hari, mempengaruhi pembentukan sikap moderat pada 

anak.  

Kebaruan penelitian ini terletak pada tiga aspek utama. Pertama, penelitian ini 

mengintegrasikan perspektif multidisipliner (psikologi perkembangan, sosiologi keluarga, 

pendidikan karakter, dan ajaran gereja) dalam menganalisis penanaman nilai moderasi beragama. 

Kedua, penelitian ini tidak hanya menguraikan konsep teoretis, tetapi juga menyajikan panduan 

praktis dan konkret yang dapat langsung diimplementasikan oleh keluarga dalam kehidupan 

sehari-hari. Ketiga, penelitian ini secara khusus menekankan integrasi antara orang tua dan anak 

sebagai strategi utama, bukan sekadar transmisi nilai secara searah.  

Melalui penelitian ini, peran keluarga sangat ditekankan yakni bagaimana implementasi 

nilai-nilai keagamaan yang komprehensif dapat diinternalisasi sejak usia dini. Keluarga 

merupakan lingkungan pendidikan pertama dan utama bagi anak, sebagaimana ditekankan secara 

khusus oleh Gereja Katolik melalui sejumlah dokumen Gereja. Oleh karena itu, peran keluarga 

menjadi penekanan utama dalam tulisan ini dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama 

pada anak. 

Penelitian ini juga menempatkan anak sebagai sasaran penanaman nilai-nilai moderasi 

beragama. Hal ini didasarkan pada pemikiran bahwa anak-anak merupakan kelompok usia yang 

sangat penting dalam membentuk karakter dan sikap. Oleh karena itu, fokus pada penanaman nilai-

nilai moderasi beragama pada anak sangat penting untuk membentuk generasi yang lebih toleran 

dan moderat. Penelitian ini menarik bahwa penanaman nilai-nilai moderasi beragama tidak 

sekedar diuraikan secara teoritis, tetapi juga memberikan pedoman praktis bagaimana pola 

penanaman nilai moderasi beragama dapat diintegrasikan dalam kehidupan keluarga sehari-hari. 

Oleh karena itu, penelitian ini sangat menekankan pentingnya integrasi nilai-nilai moderasi 

beragama dalam kehidupan sehari-hari dalam keluarga dalam hubungan antara orang tua dan anak. 

Tujuan penelitian ini adalah: (1) Menganalisis konsep dan nilai-nilai moderasi beragama 

dalam konteks pluralisme Indonesia; (2) Mengidentifikasi peran strategis keluarga dalam 

pencegahan ekstremisme agama; (3) Merumuskan strategi konkret penanaman nilai moderasi 

beragama berbasis keluarga yang dapat diimplementasikan secara praktis. Manfaat penelitian ini 

meliputi: (a) Manfaat teoretis: memberikan kontribusi bagi pengembangan kajian moderasi 

beragama dan pendidikan keluarga; (b) Manfaat praktis: menyediakan panduan aplikatif bagi 

keluarga dalam menanamkan nilai moderasi beragama. Implikasi penelitian ini diharapkan dapat 



1093 

 

mendorong kebijakan publik yang lebih fokus pada penguatan peran keluarga sebagai basis 

pencegahan ekstremisme, serta mendorong lembaga pendidikan untuk melibatkan keluarga secara 

aktif dalam program pendidikan moderasi beragama. 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian kepustakaan 

(library research) (Danandjaja, 2014). Kajian ini dilakukan melalui penelusuran, pengumpulan, 

dan analisis terhadap berbagai sumber tertulis yang relevan, baik bersifat konseptual maupun 

empiris. Sumber-sumber yang dijadikan rujukan meliputi buku-buku ilmiah, artikel jurnal nasional 

dan internasional, laporan penelitian, dokumen kebijakan pendidikan, serta dokumen gereja yang 

menegaskan mengenai moderasi beragama dan peran orang tua dalam penanaman nilai moderasi 

beragama. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, yaitu dengan mengkaji pemikiran-

pemikiran para ahli mengenai konsep moderasi beragama dan peran keluarga, serta 

mengidentifikasi titik temu antara keduanya (Sugiyono, 2019). Penelitian ini tidak hanya 

membandingkan teori, tetapi juga mengelaborasi bagaimana nilai-nilai moderasi dapat 

diinternalisasikan melalui praktik pendidikan dalam keluarga. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pengertian Moderasi Beragama 

 Pengertian mengenai moderasi beragama, dapat ditinjau dari beberapa sudut pandangan. 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) ditunjukkan dua pengertian kata moderasi, yaitu 

pengurangan kekerasan dan penghindaran keekstreman. Dalam bahasa Inggris ada kata 

moderation yang sering digunakan dalam pengertian average (rata-rata), core (inti), standard 

(baku) atau non-aligned (tidak berpihak). Pengertian ini mengisyaratkan bahwa moderasi berarti 

mengedepankan keseimbangan dalam hal moral, keyakinan dan watak, baik ketika 

memperlakukan orang lain sebagai individu, maupun ketika berhadapan dengan institusi negara. 

 Pemerintah melalui Kementerian Agama mencanangkan tahun 2019 sebagai “Tahun 

Moderasi Beragama”. Pada tahun itu Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI 

menerbitkan sebuah buku bertajuk Moderasi Beragama. Dalam  buku tersebut dijelaskan bahwa    

moderasi beragama adalah cara pandang,  sikap dan  perilaku  selalu  mengambil  posisi  di tengah-

tengah,  selalu  bertindak  adil,  dan tidak  ekstrem  dalam  beragama (Badan Litbang  dan  Diklat  

Kementerian  Agama RI, 2019).  

 Menurut Asnawi, moderat adalah jalan pertengahan, dan ini sesuai dengan ajaran Islam 

dan sesuai dengan fitrah manusia. Maka, umat Islam disebut sebagai ummatan wasathan, yaitu 

umat pertengahan. Hal ini bermakna bahwa umat Islam adalah umat yang serasi dan seimbang 

(Asnawi, Syarbini, 2020). Sementara itu, Muhammad Zainuddin memberikan penjelasan bahwa 

moderasi merupakan sebuah istilah yang cukup akrab baik di kalangan internal umat Islam maupun 

eksternal non muslim. Menurutnya moderasi dipahami berbeda-beda oleh banyak orang 

tergantung siapa dan dalam konteks apa ia didekati dan dipahami (Zainuddin, Muhammad 2016). 

Lukman Hakim (Mantan Meteri Agama) mengambil istilah “berimbang” sebagai prinsip dasar 



Penanaman Nilai Moderasi Beragama Berbasis Keluarga Sebuah Pencegahan Terhadap Ekstremisme 

Agama 

 

1094 

 

moderasi   beragama, yaitu komitmen untuk selalu berpihak pada keadilan, kemanusiaan, dan 

persamaan, kemudian “wasathiyah” sebagai ciri dari ajaran agama yang mengambil  jalan  tengah 

(Saifuddin, 2022).  

 Tokoh Islam lainnya yang sangat terkenal mengemukakan pendapatnya mengenai 

moderasi beragama yaknni Prof. M. Quraish Shihab. Ia mengatakan bahwa moderasi beragama 

ditandai dengan ilmu pengetahuan, kebajikan, dan keseimbangan. Wassathiyah ini memiliki 

pengetahuan di bidang syariat islam dan mengetahui kondisi yang dihadapi masyarakat. 

Komaruddin Hiadayat, mengatakan bahwa moderasi beragama muncul karena ada dua kutub 

ekstream, yakni ekstream kanan dan kiri. Ekstream kanan terlalu terlalu terpaku pada teks dan 

cenderung mengabaikan konteks, sedangkan ekstream kiri cenderung mengabaikan teks. Maka, 

moderasi beragama berada ditengahtengah dari dua kutub ekstream tersebut, yakni menghargai 

menghargai teks tetapi mendialogkannya dengan kekinian.  

 Salah seorang cendekiawan muslim yang menyebarkan konsep wasathiyah atau konsep 

moderasi beragama yaknni Ibnu Taimiyah. Ibnu Taimiyah menjadi salah satu tokoh yang 

memandang sikap dalam menyikapi suatu perbedaan dalam beragama haruslah dilihat secara urgen. 

Dalam kitab karya Ibnu Taimiyah yang berjudul Al-amr bi al-Ma’ruf Wa al-nahy ‘an al-Munkar, 

disana ibnu Taimiyah menjelaskan dengan mengatakan suatu maqolah sebagai berikut : “menjaga 

keutuhan dan persatuan umat merupakan salah satu pokok agama, sedang pertentangan mengenai 

hukum hanya diposisikan sebagai cabang dalam agama. Maka, tidak bisa diterima jika pokok 

agama tersebut terbengkalai hanya karna urusan cabang (Alfanul Makky, 2019). Dalam maqolah 

tersebut tersirat makna bahwa perbedaan-perbedaan yang sering terjadi dalam urusan agama kita 

dianjurkan dalam menyikapinya jangan sampai berlebihan hinggga melalaikan ajaran agama itu 

sendiri. Ibnu taimiyah mengisyaratkan ajaran agama adalah akar hingga batang pohon, atau pokok 

dari sebuah pohon. Sedang masalah-masalah serta problematika umat dalam beragama adalah 

diumpamakan sebagai cabang dari pohon tersebut. Maka untuk dapat menjaga eksistensi ‘pohon 

agama’tersebut, mengutamakan tumbuhnya pokok ajaran agama. Kita tidak perlu terfokus kepada 

percabangan-percabangan yang tumbuh seiring membesarnya pohon 

 Berdasarkan beberapa pendapat di atas, dapat disimpulkan bahwa moderasi beragama 

adalah cara pandang seseorang dalam beragama secara moderat, yaitu memahami dan 

mengamalkan ajaran agama agar tidak esktrem dan berlebih-lebihan, mampu bersikap toleran, 

rukun dan mampu memberikan penghormatan kepada praktik ibadah agama lain.  Moderasi 

beragama bukan berarti memoderasi ajaran agama, tetapi bagaimana pemeluk agama menjalankan 

ajaran agamanya secara bijak dan tidak berlebihan. Setiap umat beragama diarahkan pada nilai-

nilai yang terkandung dalam moderasi beragama antara lain adalah toleransi, anti-kekerasan, cinta 

damai, dan penghargaan terhadap keberagaman. Hal ini sejalan dengan pendapat Sutrisno yang 

mengatakan bahwa moderasi beragama dimaksudkan untuk menjaga sikap beragama secara 

seimbang, baik diantara pengamalan agamanya sendiri secara eksklusif dan penghormatan praktik 

keagamaan orang lain secara inklusif. Jadi keseimbangan dan kesetaraan merupakan jalan tengah 

yang relevan terhadap keagamaan yang harus diterapkan di Indonesia. Keseimbangan ini berfungsi 

menjauhkan sikap fanatik, sikap ekstreem bahkan sikap revolusioner dalam beragama. Kesetaraan 



1095 

 

menunjukkan bahwa semua pemeluk agama memiliki hak yang sama di Indonesia, sehingga 

narasi-narasi mayoritas minoritas menjadi tidak relevan. 

 Tema  moderasi  beragama  sejatinya bukan barang baru bagi gereja Katolik. Jauh sebelum 

moderasi beragama digaungkan, Gereja Katolik telah menaruh perhatian yang serius bagi kondisi 

keragaman, memahami konsekuensi dari keragaman itu dan terutama menunjukkan solusi melalui 

sejumlah ajaran dalam rangka membangun persaudaraan di tengah berbedaan yang ada. Secara 

jelas Gereja Katolik senantiasa mendorong dan menyatakan perhatiannya bagi persaudaraan sejati, 

dengan tidak menolak apa pun yang benar dan suci dalam agama-agama lain serta mengajak 

seluruh umat Katolik agar dengan bijaksana dan cintah kasih mengadakan dialog dan kerja sama 

dengan penganut agama dan kepercayaan lain untuk menciptakan suasana kehidupan yang 

harmonis, rukun dan penuh damai (Bdk. Nostra Aetate Art. 1 dan 2). 

 

Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

Moderasi sudah lama dikenal sebagai prinsip hidup dalam sejarah umat manusia. Dalam 

mitodologi Yunani kuno, prinsip moderasi sudah dikenal dan dipahatkan pada inkripsi patung 

Apollo di Delphi dengan tulisan Medan Agan, yang berarti ‘tidak berlebihan’. Prinsip moderasi 

saat itu sudah dipahami sebagai nilai untuk melakukan segala sesuatu secara proporsional, tidak 

berlebihan. Moderasi juga dikenal dalam tradisi berbagai agama. Jika dalam Islam terdapat konsep 

wasathiyyah, dalam Kristen terdaapt konsep Golden Mean. Dalam tradisi agama Buddha terdapat 

Majjhima Patipada. Dalam tradisi agama Hindu terdapat Madyahamika. Dalam Konghucu juga 

terdapat konsep Zhong Yong. Demikianlah daapt disimpulkan bahwa semua gama memiliki 

pemahaman yang sama engenai moderasi beragama. Dlam tradisi semua agama, selalu ada ajaran 

‘jalan tengah’ (Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019). 

 Nilai merupakan konsep yang menunjukkan pada segala sesuatu yang dianggap berharga 

dalam kehidupan manusia, yaitu tentang sesuatu yang dianggap benar, baik, layak, indah, pantas, 

penting, dan dikehendaki oleh manusia dalam kehidupannya. Hal ini sejalan dengan pendapat 

Danandjaja yang mengatakan bahwa nilai adalah pengertian yang dimiliki seseorang akan sesuatu 

yang lebih penting maupun kurang penting, apa yang lebih baik dan kurang baik, dan juga apa 

yang lebih benar dan apa yang salah (Danandjaja, 2002). Sementera itu, Antony mengartikan nilai 

sebagai suatu gagasan yang dimiliki seseorang maupun kelompok mengenai apa yang layak, apa 

yang dikehendaki, serta apa yang baik dan buruk (Antony, Giddens, 1995). Mengacu pada 

pendapat tersebut maka sesuatu yang tidak bernilai dianggap salah, tidak baik, tidak layak, buruk, 

tidak pantas, tidak penting, dan tidak diinginkan oleh masyarakat. 

 Jika mengacu pada Kamus Besar Bahasa Indonesia edisi V, nilai-nilai moderasi beragama 

didefinisikan sebagai pengurangan kekerasan; penghindaran keekstreman. Dengan demikian, 

seorang yang moderat dapat didefinisikan sebagai seorang yang mengurangi dan menghindari 

sikap dan perilaku yang keras dan ekstrem. Orang tersebut selalu bersikap dan berperilaku di 

tengah-tengah, adil, standar, dan biasa-biasa saja. 

 Kata moderasi dalam bahasa Arab yaitu al-wasaṫiyyah. Al-wasaṫiyyah secara bahasa, 

berasal dari kata wasaṫ. Al-Asfahaniy mengartikan wasaṫ dengan sawā’un, yaitu tengah-tengah di 



Penanaman Nilai Moderasi Beragama Berbasis Keluarga Sebuah Pencegahan Terhadap Ekstremisme 

Agama 

 

1096 

 

antara dua batas, atau dengan keadilan, yang tengah-tengah atau yang standar atau yang biasa-

biasa saja (Al-Asfahaniy, 2009). Wasaṫan juga bermakna menjaga dari bersikap tanpa kompromi 

bahkan meninggalkan garis kebenaran agama (Abidin, 2021). Bertolak dari pendapat ini, moderasi 

beragama mengacu pada pemahaman ’berada di tengah-tengah, adil dan standar’. Jika ditinjuua 

dari penerapannya, maka nilai-nilai moderasi beragama mengandung sikap saling menghargai dan 

menghormati, kasih sayang, kerja sama dan tolong-menolong, adil, damai, toleransi, hidup rukun, 

peduli dan simpatik terhadap sesama. Nilai-nilai inilah yang dijadikan acuan dalam menegakkan 

nilai moderasi beragama di tengah keberagaman yang ada. 

 

Moderasi Beragama sebagai Benteng terhadap Ekstremisme  

 Pada dasarnya, setiap agama di nusantara ini mengajarkan kasih dan persaudaraan terhadap 

sesamanya terlepas dari berbagai latar belakang perbedaan yang ada. Pesan mendasar dari setiap 

agama adalah hidup secara damai, toleran dan penuh cinta kasih dengan seluruh makhluk ciptaan 

Tuhan. Tidak ada satupun agama yang menginginkan perselisihan ataupun mengajarkan 

pemeluknya untuk bertindak radikal, anarkis dan menyebarkan teror. Sejatinya dalam segala aspek 

ajarannya, agama itu memiliki sikap moderat.  

 Namun pada kenyataannya seringkali kita jumpai konflik dan perselisihan di sekeliling kita. 

Tidak bisa menutup mata, bahwa perbedaan yang ada seringkali menjadi sumber perpecahan akan 

persaudaraan. Kelompok yang berbeda dianggap sebagai ancaman yang harus dimusuhi dan 

disingkirkan. Mereka tidak segan-segan melegalkan kekerasan untuk mencapai tujuan. Beberapa 

tahun terakhir di negeri ini terjadi konflik yang dibalut dengan sentiment keagamaan. Pengrusakan 

atau penutupan tempat ibadat salah satu agama oleh kelompok penganut agama lain, adanya 

penyebaran ujaran-ujaran kebencian di media sosial, larangan mendirikan tempat ibadah bahkan 

larangan beribadah terhadap agama tertentu, dan masih banyak lagi kasus lainnya. Hal seperti ini 

menjadi indikasi adanya pemahaman yang sempit terhadap ajaran agama yang dimilikinya, 

sehingga memicu adanya kesalahpahaman yang berakhir pada tindakan intoleran.  

 Akhmadi, dalam jurnal berjudul “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia” 

menuturkan bahwa fakta yang terjadi di Indonesia adalah adanya konflik sosial atas nama agama. 

Konflik sosial keagamaan yang berujung pada kekerasan ini menelan banyak kerugian, baik 

kerugian materi maupun kerugian jiwa diantaranya perusakan rumah-rumah ibadah, persekusi, 

bom bunuh diri dan sejenisnya. Kejadian-kejadian seperti inilah, jika tidak di jaga maka akan 

berpotensi membawa Indonesia masuk dalam situasi darurat kompleks (Akhmadi, 2019). Kondisi 

yang demikian menujukkan bahwa warga negara tidak lagi menjadikan kebhinekaan sebagai 

warisan terbaik yang harus disyukuri dan dipelihara. Keragaman yang tadinya diimpikan menjadi 

kekuatan bangsa, justru mendatangkan tragedi. Jurgen Habermas memberikan sebuah tesis bahwa 

ancaman nyata dari keutuhan bangsa adalah “radikalisme/fundamentalisme”, sebagai bentuk 

gerakan masif kelompok tertentu untuk membangun tatanan kehidupan ultrastability dengan 

penggiringan opini yang melahirkan situasi “ketakmungkinan aturan bersama”. Ketika mereka 

telah berhasil mewujudkannya, maka mereka akan memaksakan aturan mereka sendiri. Untuk 

mencapai tujuan ini, mereka menggunakan berbagai cara dengan membelokkan kepercayaan yang 



1097 

 

rasional, nilai etik yang fundamental sembari merayakan praktik intoleran, eksklusivisme dan tidak 

segan-segan melakukan kekerasan (Maarif, 2018). Radikalisme dan ekstremisme sering dikaitkan 

dengan pemahaman agama yang sempit dan intoleran. Radikalisme biasanya dianggap terkait 

dengan kelompok yang meyakini kebenaran hanya berada pada diri mereka, dan sering terlibat 

dalam tindakan kekerasan, seperti serangan fisik terhadap kelompok lain.  Sementara itu, 

ekstremisme dalam konteks agama sering muncul dari interpretasi yang keras dan dogmatis, yang 

meyakini hanya satu pemahaman agama yang benar, sementara pemahaman lain dianggap sesat 

atau tidak sah. 

 Melihat situasi seperti itu, fungsi moderasi beragama menjadi aktual dalam kondisi 

keragaman Indonesia. Moderasi beragama dapat dipandang sebagai sarana ampuh untuk 

menggagalkan munculnya karakter ekstremis dan radikalis. Dengan penanaman nilai-nilai 

moderasi beragama sejatinya dapat membantu kita memahami, menjaga perdamaian dan 

keamanan serta perdamaian beragama. Keragaman agama, etnis, budaya perlu dikelola secara baik 

hingga setiap warga negara bisa hidup berdampingan dalam kemajemukannya. Hal ini diperkuat 

dengan dalam usaha mencegah radikalisme pada setiap orang dengan menciptakan lingkungan 

pertemanan, komunitas, dan pendidikan yang dapat mengubah persepsi kita tentang toleransi 

beragama.  

 Dalam menangkal radikalisme dan ekstremisme, mutlak diperlukan beberapa strategi yang 

secara praktis dapat diterapkan dalam berbagai lingkup interaksi. Pertama, meningkatkan 

pemahaman masyarakat dengan pendidikan agama yang seimbang dalam memahami ajaran agama 

dengan lebih baik dan tidak terjebak dalam interpretasi yang ekstrim. Kedua, mainstreaming 

moderasi beragama melalui dialog antar agama. Dengan cari ini dapat membantu menigkatkan 

pemahaman dan toleransi antara individu dari latar belakang agama yang berbeda. Ketiga, 

penguatan nilai-nilai universal seperti kadilan, kesetaraan, dan kemanusiaan yang dapat membantu 

individu memahami bahwa agama tidak hanya tentang ritual dan dogma, tetapi juga tentang nilai-

nilai yang universal. 

 Dalam membangun kerukunan, lebih didasarkan pada kesadaran doktrinal dan kultural.  

Doktrin setiap agama mengajarkan nilai-nilai toleransi, dan semua pihak memiliki keinginan yang 

sama untuk hidup damai. Esensi inilah yang diinginkan oleh moderasi beragama, karena beragama 

secara moderat telah menjadi karakteristik umat beragama di Indonesia dan lebih cocok untuk 

masyarakat kita yang majemuk. Beragama secara moderat adalah model beragama yang telah lama 

dipraktikkan dan tetap diperlukan pada era sekarang. Oleh karena itu, Moderasi beragama harus 

menjadi prioritas dalam upaya membangun masyaratakat yang lebih damai dan harmonis.  

 Dalam konteks penguatan nilai-nilai moderasi beragama dalam keluarga, diperlukan 

kesungguhan oleh pihak orang tua sebagai pendidik pertama dan utama. Ketika nilai-nilai 

moderasi tertanam kuat dalam diri individu sejak dini, maka seseorang akan memiliki daya tahan 

terhadap paham ekstrem. Anak-anak yang tumbuh dalam keluarga yang moderat cenderung lebih 

toleran, tidak mudah terprovokasi, dan mampu hidup berdampingan dalam masyarakat yang 

majemuk. Dengan demikian, penanaman nilai moderasi beragama di dalam keluarga adalah 



Penanaman Nilai Moderasi Beragama Berbasis Keluarga Sebuah Pencegahan Terhadap Ekstremisme 

Agama 

 

1098 

 

investasi penting untuk menciptakan masyarakat yang damai, inklusif, dan bebas dari ancaman 

ekstremisme agama. 

 

Pendekatan Penanaman Moderasi Beragama 

 Penanaman nilai moderasi beragama dalam keluarga tidak hanya bisa dilihat dari perspektif 

keagamaan semata, tetapi juga penting dianalisis melalui pendekatan psikologi perkembangan, 

sosiologi keluarga, dan pendidikan karakter (Erikson, E. H. 1968). 

a. Pembentukan Identitas Diri Anak 

Menurut Erik Erikson, masa kanak-kanak dan remaja adalah tahap pembentukan identitas diri. 

Jika pada tahap ini anak menerima nilai-nilai moderasi seperti empati, toleransi, dan sikap anti-

kekerasan dari lingkungan keluarga, maka mereka akan memiliki kecenderungan untuk 

menjadi pribadi yang terbuka dan tidak mudah terpengaruh oleh paham radikal. Maka peran 

keluarga sangat diharapkan dalam menciptakan lingkungan harmonis, sehingga anak 

menemukan pola ideal dalam yang dapat menunjang pembentukan identitas dirinya tersebut. 

b. Fungsi Keluarga Sebagai Agen Sosialiasi Nilai 

Keluarga adalah agen sosialisasi utama yang pertama kali memperkenalkan norma dan nilai 

dalam kehidupan sosial. Dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia, penting bagi keluarga 

untuk menanamkan nilai keterbukaan terhadap perbedaan agama, budaya, dan pandangan 

hidup. Hal ini akan membentuk pribadi yang lebih siap hidup dalam keberagaman. 

c. Pendidikan Karakter dalam Kehidupan Sehari-hari 

Moderasi beragama tidak cukup hanya diajarkan, tetapi harus dipraktikkan secara konsisten 

dalam kehidupan keluarga. Misalnya, dengan membiasakan dialog, tidak menyalahkan 

kelompok berbeda, dan menanamkan semangat gotong royong lintas agama. Ini merupakan 

implementasi nyata pendidikan karakter dalam konteks keagamaan. 

 

Peran Keluarga dalam Menanamkan Moderasi Beragama  

 Keluarga merupakan unit terkecil dan pertama dalam proses pembentukan karakter anak. 

Orang tua berperan sebagai pendidik utama yang membentuk pola pikir, sikap, dan nilai-nilai anak 

dalam memandang perbedaan. Keluarga memegang peran penting sebagai tempat pertama anak 

belajar nilai kehidupan. Maka nilai-nilai agama yang moderat yang ditanamkan sejak dini dapat 

membentuk sikap anak menjadi toleran dan terbuka. Keluarga tidak hanya mengajarkan ajaran 

agama, tetapi juga membimbing anak agar mengamalkannya secara seimbang dalam kehidupan 

sehari-hari dengan tetap memperhatikan perlunya sikap menghormati keberadaan kelompok atau 

agama lain. 

 Keluarga juga berperan penting dalam menciptakan suasana yang mendukung moderasi 

beragama didalam lingkungan rumah. Orangtua dapat memberikan contoh nyata melalui sikap 

toleran dalam kehidupan sehari-hari, seperti menjalin interaksi dengan tetangga yang berbeda 

agama. Orang tua juga dapat memberi ruang bagi anak untuk terlibat dalam kegiatan sosial lintas 

agama. Dengan demikian, anak-anak akan tumbuh dalam lingkungan yang membiasakan mereka 

untuk menghargai perbedaan dan mengutamakan perdamaian. Sikap-sikap moderat yang diajarkan 



1099 

 

dan dicontohkan oleh keluarga sejak dini akan membekas kuat dalam diri anak, membentuk 

karakter mereka menjadi individu yang berpandangan moderat, terbuka, dan selaras dengan nilai-

nilai kemanusiaan.  

 Nilai moderasi dalam beragama penting diberikan kepada anak-anak sejak dini, agar 

mereka tumbuh dalam suasana kehidupan beragama yang damai. Maka salah satu yang perlu 

diperhatikan orang tua adalah selalu berupaya menjaga keseimbangan saat memilih konten atau 

informasi yang dikonsumsi oleh anak-anak mereka. Orang tua memiliki kewajiban menjaga, 

mengontrol dan menuntun anak dalam mengakses informasi-informasi di media sosial yang lebih 

positif, dan menghindarkannya dari informasi-informasi yang dapat membuatnya terpapar paham-

paham radikal. 

 Moderasi dalam beragama bukanlah upaya untuk memodernisasi ajaran agama itu sendiri, 

melainkan untuk menyesuaikan perilaku dalam kehidupan sosial agar lebih toleran dan tidak 

ekstrem. Perilaku moderat ini dapat diwujudkan dengan menghindari ucapan dan tindakan yang 

bersifat ekstrem, tidak adil, dan berlebihan. Saat ini, wacana mengenai konflik atau perlawanan 

antar komunitas agama telah banyak diperbincangkan. Oleh karena itu, penting bagi setiap 

individu untuk menumbuhkan sikap saling menghargai perbedaan. Peran keluarga dalam hal ini 

orang tua sangat strategis untuk menyeimbangkan sikap moderat terhadap kenyataan sosial yang 

beranekaragam dengan ajaran agama yang dianutnya.   

 Beberapa cara penanaman nilai moderasi beragama yang dapat diterapkan dalam keluarga 

antara lain: 

d. Memberikan teladan sikap toleransi dalam kehidupan sehari-hari, seperti menghargai 

perbedaan agama, suku, dan budaya. Hal ini dapat dilakukan dengan mengajak anak 

berinteraksi dengan orang-orang dari berbagai latar belakang, berkunjung ke tempat-tempat 

yang berbeda, mengajak anak menonton film yang mengangkat tema toleransi, membicarakan 

dengan anak tentang pentingnya menghargai perbedaan dan cara berinteraksi dengan orang 

yang berbeda dari dirinya, mendorong anak untuk membantu orang lain tanpa melihat 

perbedaan, berpartisipasi dalam kegiatan sosial, dan lain sebagainya. Dengan menumbuhkan 

sikap toleransi sejak dini, diharapkan anak-anak dapat tumbuh menjadi pribadi yang 

menghargai perbedaan, berjiwa toleran, dan mampu hidup berdampingan dengan damai di 

tengah keberagaman 

e. Mendampingi anak dalam proses pendidikan keagamaan yang inklusif dan menghindari 

narasi kebencian. Pendidikan keagamaan inklusif memberikan pengakuan dan nilai kepada 

setiap individu, independen dari latar belakang agama atau budaya mereka, menciptakan 

lingkungan belajar yang memungkinkan perkembangan optimal. Setiap anak membutuhkan 

lingkungan yang aman, lingkungan yang saling menghargai, dan lingkungan tersebut harus 

bebas dari intoleransi atau diskriminasi beragama. Faktor ini dianggap sangat krusial dalam 

mendukung pembentukan karakter dan perkembangan sikap toleran. Karena itu, peran  orang 

tua sangat penting untuk menentukan lembaga pendidikan mana yang mampu memberikan 

pelayanan pendidikan yang inklusif bagi anaknya.  



Penanaman Nilai Moderasi Beragama Berbasis Keluarga Sebuah Pencegahan Terhadap Ekstremisme 

Agama 

 

1100 

 

f. Mendorong dialog terbuka di rumah untuk membahas isu-isu keberagamaan dengan 

pendekatan yang rasional dan damai. Dalam hal ini orang tua mengajak anak berdiskusi 

tentang isu-isu sosial yang relevan, seperti rasisme, diskriminasi, dan ketidaksetaraan. Ini 

membantu anak mengembangkan pemahaman yang lebih mendalam tentang tantangan yang 

dihadapi oleh berbagai kelompok dalam masyarakat. Diskusi semacam ini juga memberikan 

kesempatan bagi anak untuk belajar bagaimana berpikir kritis dan berbicara tentang isu-isu 

sulit dengan cara yang konstruktif. 

g. Mengontrol akses informasi anak, terutama dari media sosial yang sering menjadi sarana 

penyebaran paham radikal. Orang tua harus aktif dalam mengawasi aktivitas anak di internet 

dan media sosial untuk mencegah paparan terhadap konten radikal. Orang tua pun dapat 

menjalin komunikasi terbuka dengan anak-anak tentang isu-isu sensitif dan sering 

memberikan pemahaman tentang bahaya paham radikal. Selain itu, orang tua perlu menjalin 

kerjasama dengan pihak sekolah untuk berperan dalam mengajarkan literasi digital dan 

mengawasi penggunaan media sosial di lingkungan sekolah. 

 

KESIMPULAN 

Dalam masyarakat multikultural salah satu fenomena yang terjadi adalah ekstremisme 

agama. Di Indonesia, ekstremisme agama telah memanifestasi dalam berbagai bentuk, mulai dari 

intoleransi sosial, pengrusakan tempat ibadah, penyebaran ujaran kebencian, hingga tindak 

kekerasan atas nama agama. Kondisi seperti ini menjadi tantangan serius dalam kehidupan 

berbangsa dan bernegara. Ekstremisme tidak hanya mengancam stabilitas sosial, tetapi juga 

mencederai semangat keberagaman dan toleransi antarumat beragama yang menjadi fondasi 

Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika. 

Penelitian ini menemukan bahwa moderasi beragama merupakan strategi efektif untuk 

mencegah ekstremisme karena: (1) menyediakan pemahaman keagamaan yang seimbang sebagai 

counter-narrative terhadap paham ekstrem; (2) membangun kemampuan berpikir kritis dalam 

menyikapi isu keagamaan; (3) membentuk ketahanan psikologis individu terhadap indoktrinasi 

radikal; (4) memperkuat kohesi sosial dalam masyarakat majemuk. Moderasi beragama bukan 

berarti memoderasi ajaran agama, tetapi memoderasi cara beragama agar seimbang, toleran, dan 

tidak ekstrem. 

Dalam upaya menciptakan sebuah negara yang aman, damai dan toleran, diperlukan upaya 

preventif dengan cara menanamkan nilai-nilai moderasi beragama sejak usia dini bagi anak 

melalui lingkungan keluarga sebagai basis pertama dan utama memperoleh pendidikan. Keluarga 

memiliki peran strategis karena: (1) merupakan agen sosialisasi primer yang paling berpengaruh; 

(2) membentuk identitas diri anak pada masa kritis perkembangan; (3) menjadi lingkungan 

terdekat yang dapat memberikan keteladanan konsisten; (4) memiliki ikatan emosional kuat yang 

memfasilitasi internalisasi nilai. 

Dalam konteks penguatan nilai-nilai moderasi beragama dalam keluarga, diperlukan 

kesungguhan oleh pihak orang tua sebagai pendidik pertama dan utama. Penelitian ini 

mengidentifikasi empat strategi utama yang dapat diimplementasikan keluarga: (1) Keteladanan 



1101 

 

(modeling): memberikan contoh konkret sikap toleran dalam kehidupan sehari-hari; (2) 

Pendidikan keagamaan inklusif: mendampingi anak dengan narasi keagamaan yang seimbang dan 

menghindari kebencian; (3) Dialog terbuka: membangun komunikasi konstruktif untuk membahas 

isu keberagamaan secara kritis; (4) Kurasi informasi: mengontrol dan memediasi akses media 

untuk melindungi anak dari konten radikal. 

Ketika nilai-nilai moderasi tertanam kuat dalam diri individu sejak dini, maka seseorang 

akan memiliki daya tahan terhadap paham ekstrem. Anak-anak yang tumbuh dalam keluarga yang 

moderat cenderung lebih toleran, tidak mudah terprovokasi, dan mampu hidup berdampingan 

dalam masyarakat yang majemuk. Dengan demikian, penanaman nilai moderasi beragama di 

dalam keluarga adalah investasi penting untuk menciptakan masyarakat yang damai, inklusif, dan 

bebas dari ancaman ekstremisme agama. 

Implikasi kebijakan dari penelitian ini meliputi: (1) Perlunya program literasi moderasi 

beragama bagi orang tua melalui berbagai kanal (sekolah, lembaga keagamaan, pemerintah 

daerah); (2) Pengembangan kurikulum pendidikan keluarga yang mengintegrasikan nilai-nilai 

moderasi beragama; (3) Penguatan sinergi antara keluarga, sekolah, dan lembaga keagamaan 

dalam ekosistem pendidikan moderasi; (4) Penyediaan sumber daya edukatif (buku, modul, media) 

yang dapat digunakan keluarga dalam menanamkan nilai moderasi. 

Keterbatasan penelitian ini terletak pada sifat kajian pustaka yang tidak mengeksplorasi 

implementasi empiris di lapangan. Oleh karena itu, penelitian lanjutan disarankan untuk: (1) 

Melakukan studi empiris tentang efektivitas strategi penanaman nilai moderasi beragama dalam 

keluarga; (2) Mengembangkan dan menguji model intervensi berbasis keluarga untuk pencegahan 

ekstremisme; (3) Mengeksplorasi best practices dari keluarga-keluarga yang berhasil menanamkan 

nilai moderasi dalam konteks yang menantang; (4) Mengkaji peran teknologi digital dalam 

mendukung atau menghambat penanaman nilai moderasi dalam keluarga. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abror, M. (2020). Moderasi beragama dalam bingkai toleransi. Rusydiah: Jurnal Pemikiran Islam. 

AF, M. A., Nurfadilah, K., & Hilman, C. (2022). Pendidikan luar sekolah dalam kerangka 

pendidikan sepanjang hayat. Jurnal Inovasi Evaluasi dan Pengembangan Pembelajaran 

(JIEPP), 2(2). https://doi.org/10.54371/JIEPP.V2I2.216 

Alfanul Makky, dkk. (2019). Kritik ideologi radikal (Deradikalisasi doktrin keagamaan dalam 

upaya meneguhkan Islam berwawasan kebangsaan). Lirboyo Press. 

Aulia, M. (2024). Pencegahan paham radikalisme lewat penguatan moderasi beragama melalui 

ekstrakurikuler Rohani Islam. Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama. 

Hayatuddin, & Hamid, A. (2024). Pendidikan Islam nonformal pada remaja dalam mencegah krisis 

moral di masyarakat. Innovative Journal of Social Science Research. 

Hikmah, A. N., & Chudzaifah, I. (2022). Moderasi beragama: Urgensi dan kondisi keberagamaan 

di Indonesia. Al-Fikr: Jurnal Pendidikan Islam. 

Muhammad, Z. (2016). Islam moderat (Konsepsi, interpretasi, dan aksi). UIN Maulana Malik 

Ibrahim Press. 

Mustofa, I., & Mahmudah, N. (2019). Radikalisasi dan deradikalisasi pemahaman Islam. Idea 

Press. 

https://doi.org/10.54371/JIEPP.V2I2.216


Penanaman Nilai Moderasi Beragama Berbasis Keluarga Sebuah Pencegahan Terhadap Ekstremisme 

Agama 

 

1102 

 

Rosela, D., Mulyadi, W., & Kusumawati, Y. (2025). Peran lingkungan keluarga dalam membentuk 

sikap moderasi beragama pada anak. Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah 

Ibtidaiyah. 

Rusmiati, E., Alfudholli, M. A. H., Shodiqin, A., & Taufiqurokhman. (2022). Penguatan moderasi 

beragama di pesantren untuk mencegah tumbuhnya radikalisme. Abdi Moestopo: Jurnal 

Pengabdian pada Masyarakat. 

Saifuddin, L. H. (2022). Moderasi beragama: Tanggapan atas masalah, kesalahpahaman, 

tuduhan, dan tantangan yang dihadapinya. Yayasan Saifuddin Zuhri. 

Sugiyono. (2019). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Syaparuddin, & Elihami. (2019). Peranan pendidikan nonformal dan sarana pendidikan moral. 

Syarbini, A. (2020). Moderasi agama: Meneladani Nabi Muhammad SAW. PT [Nama penerbit 

tidak lengkap]. 

Umar, M., Ismail, F., & Syawie, N. (2021). Implementasi pendidikan karakter berbasis moderasi 

beragama pada jenjang pendidikan anak usia dini. Edukasi. 

Wahyuna, A. H., Giyoto, Islah, & Purnomo, J. (2025). Implementasi nilai moderasi beragama 

sebagai dasar pendidikan karakter anak. Al-Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan 

Kemasyarakatan. 

Yuliana, Y., Lusiana, F., Ramadhanyaty, D., Rahmawati, A., & Anwar, R. (2022). Penguatan 

moderasi beragama pada anak usia dini sebagai upaya pencegahan radikalisme di masa 

pandemi Covid-19. Jurnal Obsesi. 

Zainuddin, M. (2020). Moderasi beragama di tengah pergumulan ideologi ekstremisme. UB Press. 

Zainal Abidin, A. (2021). Nilai-nilai moderasi beragama dalam Permendikbud No. 37 Tahun 2018. 

Jurnal Inovasi dan Riset Akademik, 2(5). https://doi.org/10.47387/jira.v2i5.135 

Zuhriyandi. (2023). Harmoni beragama dan pencegahan konflik: Perspektif moderasi menurut Al-

Qur’an dan Alkitab. Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama. 

 

 

https://doi.org/10.47387/jira.v2i5.135

