Mutiara: Multidiciplinary Scientifict Journal

Volume 3, Number 9 September 2025

p-ISSN

2988-7860 ; e-ISSN 2988-7992

MUTIARA

Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran

Fazlur Rahman dan Metodologi Hermeneutikanya)

Fuad Dwi Putra

Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. HAMKA, Indonesia

Email: fuaddwiputra@uhamka.ac.id

Abstract

Keywords This study aims to examine an interpretive tool offered by Fazlur Rahman.
Fazlur Fazlur Rahman is a Muslim scholar who has made significant contributions
Rahman, The through his hermeneutic method. The methodical tool employed by
Double Rahman is commonly known as the double movement method. This
Movement method is quite well-known and widely discussed among modern-
Method, The contemporary intellectuals. However, in fact, it is not only the double
Logical movement method that is Rahman's mainstay in interpreting the verses of
Synthesis the Qur'an; there is also a method called the logical-synthesis method. In
Method, the double movement method, the focus is on legal and social aspects
Hermeneutic ~ whose application is socio-historical-chronological. Meanwhile, the

logical-synthesis method is more directed at verses with metaphysical-
theological aspects that have a synthetic-thematic procedure that is logical
rather than chronological, which allows for a comprehensive view of the
Qur'an. This is what distinguishes this article from other articles, namely
Rahman who is only known for his double movement method but forgets
that Rahman also has a logical-synthesis method that focuses on verses
with metaphysical-theological aspects. In this study, the author used a
literature research method. The data obtained were reviewed, analyzed, and
presented in a descriptive-analytical manner. The data focused on works
related to Fazlur Rahman, both his works such as books and scientific
journals, as well as books on thought related to Fazlur Rahman as
secondary data. The method offered by Rahman is not a final method and
still has weaknesses and shortcomings. It is hoped that Rahman's
contribution can be used for the development of scientific knowledge in
Islam, especially in this modern-contemporary era, where the problems
faced are far more complex.

Abstrak

Kata Kunci:

Penelitian ini bertujuan mengkaji sebuah perangkat penafsiran yang

Fazlur ditawarkan oleh Fazlur Rahman. Fazlur Rahman merupakan Sarjana
Rahman, Muslim yang telah memberikan sumbangan signifikan melalui metode
Metode hermeneutikanya. Perangkat metodis yang diupayakan Rahman biasa
Double dikenal dengan metode gerakan ganda. Suatu metode yang cukup dikenal
Movement dan banyak dibicarakan di kalangan intelektual modern-kontemporer.
(Gerakan Namun sebetulnya, bukan hanya metode gerakan ganda yang menjadi
ganda), andalan Rahman dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an, ada pula sebuah
Metode metode yang disebut dengan metode sintesis-logis. Pada metode double
Sintesis movement, fokusnya adalah pada aspek hukum dan sosial yang
Logis, penerapannya bersifat sosio-historis-kronologis. Sedangkan Metode
Hermeneutika sintesis-logis lebih mengarah kepada ayat-ayat yang beraspek metafisis-

teologis yang memiliki prosedur sintetik-tematik yang bersifat logis
daripada kronologis yang memungkinkan untuk menghasilkan pandangan
Al-Qur’an yang komprehensif. Hal inilah yang membedakan artikel ini
dengan artikel-artikel lainnya, yaitu Rahman yang hanya dikenal dengan
metode gerakan gandanya tetapi lupa bahwa Rahman juga memiliki metode
sintesis-logis yang berfokus pada ayat-ayat beraspek metafisis-teologis.

852


https://sostech.greenvest.co.id/index.php/sostech

Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

Dalam penelitian ini penulis menggunakan metode penelitian kepustakaan
(Literature Research). Data-data yang didapatkan ditelaah, dianalisa dan
dipaparkan dengan cara dideskripsikan (deskriptif-analitis). Data-data
berfokus pada karya-karya yang terkait dengan Fazlur Rahman baik
karyanya seperti buku ataupun jurnal ilmiah dan buku-buku pemikiran
terkait dengan Fazlur Rahman sebagai data sekundernya. Metode yang
ditawarkan Rahman bukanlah sebuah metode yang final dan masih terdapat
kelemahan dan kekurangan. Diharapkan sumbangan yang diberikan
Rahman dapat digunakan untuk pengembangan ilmu pengetahuan ilmiah
dalam Islam, khususnya di era modern-kontemporer ini, di mana
permasalahan yang dihadapi jauh lebih kompleks.

PENDAHULUAN

Menafsirkan al-Qur'an berarti upaya untuk menjelaskan dan
mengungkapkan maksud dan kandungan al-Qur'an (Kahfi & Ahmadi, 2021,
Zikri & Hasnah, 2024). Karena objek tafsir adalah al-Qur'an yang merupakan
sumber pertama ajaran Islam sekaligus petunjuk bagi manusia, maka bukan
hanya merupakan hal yang diperbolehkan, bahkan lebih dari itu, penafsiran
terhadap al-Qur'an merupakan suatu keharusan (Budiman et al.,, 2024,
Mubarok, 2025).

Perubahan dan perkembangan zaman memposisikan umat beragama
berhadapan dengan serangkaian tantangan baru yang mungkin tidak pernah
disadari sebelumnya (Avionia & Syahidin, 2024; Halimah et al., 2024;
Widianingsih & Ramadhani, n.d.). Saat globalisasi informasi terjadi dan masuk
ke dalam berbagai kalangan keagamaan, masalah-masalah baru pun
teridentifikasi dan menjadi bahan diskusi serta perdebatan, misalnya saja
kesadaran akan nilai penting dimensi kemanusiaan disamping dimensi
ketuhanan, kesadaran akan perlunya pola keberagamaan yang membumi di
samping pola keberagamaan yang melangit dan juga kesadaran akan
pentingnya pembumian kitab suci untuk mengatasi berbagai problema
kontemporer (Budiman et al., 2024; Mubarok, 2025).

Berkembangnya kehidupan sosial tersebut menuntut para pemikir dalam
studi al-Qur’an untuk selalu mengembangkan metodologinya guna
menuangkan gagasan baru, sehingga mampu diaktualisasikan dalam kehidupan
sekarang (Ahmad, 2023; Affandi, 2024). Pemahaman al-Qur’an harus selalu
berkembang dan mengikuti kondisi sosial masyarakat luas (Rozaqa, 2023;
Suryadi et al., 2025). Salah satu pemikir Muslim kontemporer yang berupaya
demikian adalah Fazlur Rahman (Rohman, 2020; Habibah, 2024; Agustono &
Zain, 2023).

Fazlur Rahman merupakan salah seorang ilmuwan Muslim yang menjadi
pioner dalam menggunakan pendekatan hermeneutika untuk membaca Al-
Qur’an secara kontekstual (Ahmad, 2023; Rahmah, 2025). Rahman

853



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

menggunakan pendekatan hermeneutika dalam menafsirkan pesan-pesan
hukum Al-Qur’an dalam rangka merespons tantangan abad kontemporer
(Nihayah et al., 2025; Nugroho, 2023). Metode yang diusungnya ialah metode
gerakan ganda dalam menafsirkan Al-Qur’an, yakni, gerakan yang diawali dari
situasi kekinian sang mufasir menuju situasi Al-Qur’an diturunkan pada era
klasik untuk kemudian kembali lagi menuju situasi sekarang (Ahmad, 2023;
Nugroho, 2023). Tujuannya tidak lain untuk mencari nilai ideal moral Al-
Qur’an yang bersifat universal agar kompatibel dengan kebutuhan masyarakat
kontemporer dewasa ini (Nihayah et al., 2025; Rozaqa, 2023).

Dalam tulisan ini penulis akan membahas tentang metode hermeneutika
Al-Qur'an yang ditawarkan oleh Fazlur Rahman (Aziz, 2021; Hidayat, 2020).
Berbeda dari tulisan-tulisan lain, di sini penulis akan mencoba menguraikan
secara komprehensif tentang metode hermeneutika yang diusung oleh Fazlur
Rahman yang dalam hal ini tidak hanya metode gerakan ganda (double
movement) tetapi ada juga yang disebut dengan Metode Sintetis-logis (Hakim,
2019; Usman, 2022). Yang mana, pada metode gerakan ganda fokusnya adalah
pada aspek hukum dan sosial yang penerapannya bersifat sosio-historis-
kronologis dengan cara kerja yakni sebuah gerakan metodis dari konteks masa
kini ke konteks masa lalu saat Al-Qur'an diturunkan, kemudian kembali lagi ke
masa kini untuk menemukan nilai-nilai moral ideal yang relevan dengan
kebutuhan masa kini (Munir, 2021; Jamil, 2023). Sedangkan Metode sintesis-
logis lebih mengarah kepada ayat-ayat yang beraspek metafisis-teologis yang
memiliki prosedur sintetik-tematik yang bersifat logis daripada kronologis
yaitu suatu upaya untuk mensintesiskan suatu tema dalam ayat-ayat Al-Qur'an
sebagai suatu penyatuan yang runtut, yang memungkinkan untuk menghasilkan
pandangan Al-Qur'an yang komprehensif (Sulaiman, 2020).

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas kontribusi Fazlur Rahman
dalam pengembangan metode penafsiran al-Qur'an. Penelitian oleh Abdullah
(2020) menckankan bahwa metode double movement Rahman berhasil
menawarkan kerangka metodologis yang relevan untuk menjawab problem
sosial-keagamaan modern. Namun, penelitian ini lebih menyoroti aspek hukum
dan etika sosial, tanpa banyak menyinggung aspek metafisis dan teologis dalam
penafsiran Rahman. Sementara itu, studi oleh Anwar (2021) mengulas
pentingnya hermeneutika Rahman sebagai jembatan antara teks dan konteks,
tetapi masih terbatas dalam menguraikan metode sintesis-logis yang juga
dikembangkan Rahman, sehingga pemahaman terhadap gagasan Rahman
terkesan parsial.

Dengan menelaah keduanya secara komprehensif, penelitian ini
diharapkan dapat memberikan gambaran utuh tentang metodologi

854



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

hermeneutika Rahman serta kontribusinya dalam pembumian al-Qur'an di era
kontemporer. Tujuan penelitian ini adalah memperluas pemahaman atas
metodologi tafsir Rahman, sementara manfaatnya adalah memberikan rujukan
konseptual bagi pengembangan studi al-Qur'an yang lebih kontekstual,
responsif terhadap tantangan zaman, sekaligus tetap berpijak pada nilai-nilai
universal wahyu.

Dalam tulisan ini akan disoroti sekilas biografi Fazlur Rahman beserta
latar belakang pemikirannya yang melahirkan teori hermeneutika Al-Qur'an.
Kemudian ditelaah metode gerakan ganda dan sintesis logis ini dengan
menelusuri  langkah  tahapannya serta akan dieksplorasi dengan
mengaplikasikan pada ayat-ayat di dalam al-Qur'an yang pernah dilakukan oleh
Fazlur Rahman di dalam karya-karyanya. Setelah itu pada bagian akhir akan
dipungkasi dengan kesimpulan yang berupaya melihat secercah kontribusi
yang telah ditorehkan Fazlur Rahman dengan teori hermeneutika Al-Qur'annya,
serta sekilas catatan kritis terhadapnya.

METODE PENELITIAN

Dalam Penelitian ini, penulis menggunakan jenis penelitian kepustakaan
(Literature Research), yaitu serangkaian kegiatan penelitian yang berkenaan
dengan metode pengumpulan data-data kepustakaan, membaca dan mencatat
serta mengolah bahan-bahan penelitian di dalam literatur-literatur atau buku-
buku. Dan dalam Analisa data, penulis menggunakan metode deskriptif
analisis, yaitu sebuah metode untuk mendapatkan data yang mendalam, suatu
data yang mengandung makna dan secara signifikan dapat mempengaruhi
substansi penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Fazlur Rahman dan Latar Belakang Pemikirannya

Fazlur Rahman lahir pada tanggal 21 September 1919 di Hazara, sebuah
kota kecil di India Pakistan pada masa itu. Kini, kota tersebut merupakan bagian
dari Pakistan setelah berpisahnya Pakistan dari India. Ia wafat pada tanggal 26
Juli 1988 di Chicago, Illinois, Amerika Serikat. Istrinya bernama Ny. Bilgis
Rahman. Ayahnya bernama Maulana Shahab al-Din adalah salah seorang
ustadz lulusan Darul Ulum, Doeband. Sebuah madrasah tradisional terkemuka
di anak benua Indo-Pakistan saat itu. Fazlur Rahman dibesarkan dalam
keluarga yang dikenal sebagai keluarga ulama yang selalu menjalankan
kewajiban-kewajiban ritual agama dengan tepat waktu dan teratur. Ini menjadi
bukti bahwa kondisi keluarganya tergolong keluarga yang taat beribadah.

855



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

Berbeda dengan kebanyakan ulama di zamannya yang menentang dan
menganggap pendidikan modern dapat meracuni keimanan dan moral, Maulana
Shahab al-Din meyakini bahwa Islam harus menghadapi realitas kehidupan
modern, tidak hanya sebagai tantangan tetapi juga sebuah kesempatan.
Keyakinan inilah yang kelak ditanamkan dan diajarkan pada diri Fazlur
Rahman dan bahkan terus bertahan hingga akhir hayatnya. Sementara ibunya
sangat berperan dalam menanamkan nilai-nilai kebenaran, kasih sayang dan
kejujuran, terutama nilai cinta yang selalu ditampakkan pada Fazlur Rahman
sewaktu kecil.

Fazlur Rahman tumbuh kembang dalam keluarga yang religius berbasis
mazhab Hanafi, yakni sebuah mazhab Sunni yang bercorak lebih rasionalistik
dibanding dengan tiga mazhab Sunni lainnya. Ia mendapatkan pendidikan
agama dari kedua orang tuanya, sehingga diusia sepuluh tahun ia mampu
menghafal al-Qur'an (30 Juz) (Rohman, 2020).

Pada tahun 1940 Fazlur Rahman berhasil menyelesaikan program
Bachelor of Art (BA) pada jurusan bahasa Arab, dan dua tahun kemudian ia
meraih gelar Master of Art pada jurusan ketimuran. Kedua gelar tersebut
diperolehnya dari Universitas Punjab Lahore. Namun gelar yang diperoleh dari
perguruan tinggi di Anak Benua India itu tampaknya lebih bersifat formalitas-
akademik dibandingkan dengan aspeknya yang bersifat intelektual. Karena itu,
untuk meraih gelar Philosophy of Doctor (Ph.D) ia memutuskan melanjutkan
studi di Dunia Barat, Universitas Oxford. Fazlur Rahman muda berangkat ke
Oxford pada tahun 1946. Di sana ia menulis disertasi tentang Ibn Sina di bawah
bimbingan S. Van den Bergh dan H.A.R. Gibb. Ia menyelesaikan program
Ph.D-nya di universitas itu pada tahun 1949.

Setelah meraih gelar Doctor of Philosophy dari Oxford University,
Rahman tidak langsung pulang ke tanah airnya Pakistan yang baru merdeka
beberapa tahun. Rahman memilih mengajar untuk beberapa tahun di Durham
University, Inggris, dan kemudian juga di Institute of Islamic Studies, McGill
University Kanada. Bahkan di universitas yang tersebut belakangan ini, ia
sempat menjabat sebagai Associate Professor of Pholosophy. Di Kanada ini
pula Rahman berteman akrab dengan orientalis kenamaan, Wilfred C. Smith,
yang ketika itu menjabat sebagai Direktur Institute of Islamic Studies McGill
University.

Pada awal tahun 1960-an, Rahman diminta kembali ke Pakistan oleh
Ayub Khan, Presiden Pakistan saat itu, untuk berpartisipasi dalam membangun
negara Pakistan. Setiba di Pakistan, Fazlur Rahman ditunjuk sebagai direktur
di Pusat Lembaga Riset Islam selama tujuh tahun pada tahun 1961 sampai

856



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

dengan 1968 yang pada awal-awal masa pembentukan Pusat Lembaga Riset
Islam tersebut, awalnya ia menjadi professor tamu (Rahman, 2000).

Ketika menjabat pada jabatan yang diembannya di Pakistan, Rahman
berusaha untuk mengabdikan dirinya kepada cita-cita yaitu membangkitkan
kembali visi Al-Qur'an dari puing-puing reruntuhan sejarah. Dalam pandangan
Fazlur Rahman, kesenjangan antara Islam yang terdapat dalam Al-Qur'an dan
Islam dalam realitas sejarah telah melebar terlalu jauh sehingga perlu digabung
kembali dan dijalin dengan erat melalui suatu usaha yang sistematis dan
menyeluruh (Zaprulkhan, 2017).

Dengan orientasi dan visi itu, dia mencoba mengaktualisasikan nilai-nilai
dan prinsip-prinsip Al-Qur'an ke dalam kehidupan yang konkret. Pesan-pesan
moral Al-Qur'an untuk mengangkat segmen-segmen masyarakat yang
tertindas, orang yang tidak punya, yatim-piatu, wanita, dan budak, serta sikap
Al-Qur'an yang tidak mentolerir adanya pembedaan yang didasarkan pada
etnis, warna kulit, dan semacamnya oleh Fazlur Rahman dikontektualisasikan
ke dalam persoalan-persoalan yang sedang dihadapi Pakistan saat itu
(Zaprulkhan, 2017).

Selama di Pakistan terdapat serangan-serangan yang ditujukan kepada
Rahman dari kaum tradisionalis atas buah pikiran yang dilakukan Rahman
dengan karya-karya tulisannya dan puncaknya ketika dua bab pertama dari
bukunya, Islam yang diterjemahkan dalam bahasa urdu dan dipublikasikannya
ke dalam jurnal Fikr al-Nazr. Masalah utamanya adalah seputar hakikat wahyu
al-Qur'an. Rahman menulis bahwa "al-Qur'an keseluruhannya adalah Kalam
Allah dan dalam biasa juga seluruhnya adalah perkataan Muhammad".

Atas gagasan-gagasan Rahman tersebut yang mengundang kontroversi di
kalangan tradisionalis dan fundamentalis, dan dianggap menyesatkan serta
yang menyebabkan massa memprotes dan mengadakan demonstrasi yang
disertai dengan tindakan kerusuhan. Pada akhirnya menyebabkan Rahman
harus keluar dari jabatan penting yang didudukinya.

Pada tahun 1969 Rahman akhirnya melepaskan jabatan penting yang
diembannya di Pakistan tersebut dan Rahman merasa bahwa negaranya tidak
lagi memberi tempat yang aman dan toleran terhadap pemikiran
keagamaannya, maka Rahman memutuskan untuk meninggalkan negaranya
dan hijrah ke Barat yaitu ke Chicago.

Pada tahun 1970, Fazlur Rahman berangkat ke Chicago. Di sana dia
menjabat sebagai Guru Besar pada Pemikiran Islam di Universitas Chicago.
Setelah kepindahannya ke Chicago, Rahman merasa telah mendapatkan
kebebasan intelektual, dan di sanalah ia menyusun pemikiran-pemikiran
tentang pembaharuan dalam Islam.

857



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

Universitas Chicago merupakan tempatnya menelurkan banyak karya.
Tempat ini juga yang menjadi tempat persinggahan terakhirnya sampai ia wafat
pada tanggal 26 Juli 1988, akibat dari serangan jantung. Selama 18 tahun
terakhirnya, selain mengajar di Universitas Chicago, ia juga sering diminta
memberikan kuliah di universitas lain. Rahman menjadi Muslim pertama
penerima medali Giorgio Levi Della Vida, yang melambangkan puncak
prestasi dalam bidang studi peradaban Islam dari Gustave E. Von Grunebaum
Center for Near Eastern Studies UCLA.

Metodologi Hermeneutika Fazlur Rahman

Metodologi tafsir al-Qur'an Fazlur Rahman dinisbatkan dengan
hermenutika, bukan tafsir bukan pula takwil dalam pengertian konvensional
sebagaimana lazim dipakai oleh para penafsir al-Qur'an. Hal ini terlihat dalam
langkah kinerja metode yang diusungnya, yakni metode double movement atau
metode gerakan ganda yang ditawarkan dalam karyanya dengan judul Islam &
Modernity pada tahun 1982 (Rahman, 1982).

Metode double movement yang ditawarkan Fazlur Rahman terpengaruh
oleh Emilio Betti (w. 1968 M). Hal ini dikatakan oleh Ebrahim Moosa di dalam
pengatarnya dalam karya terakhir Fazlur Rahman "Revival and Reform in
Islam" yang juga disunting olehnya dan diterbitkan pada tahun 2000, dia
menjelaskan bahwa "Rahman lebih memilih filosof Italia Emilio Betti
ketimbang Gadamer dan sebuah penelitian memperlihatkan pengaruh sarjana
Italia terhadap metode double movement-nya Fazlur Rahman" (Rahman,
2000). Rahman cenderung kepada aliran objektif Betti yang sangat concern
terhadap interpretasi yang objektif. Menurut Betti yang dikutip oleh Abd A'la,
bahwa interpretasi merupakan sarana dalam memahami. Dalam kaitannya
dengan itu, interpretasi objektif akan membantu mengatasi kendala pemahaman
dan memberikan ketepatan kembali dari pikiran objektif yang ada pada subjek
lain.

Betti memberikan penekanan empat aspek penting yang bersifat teoritis
yang harus ada dalam proses penafsiran dalam upaya melakukan interpretasi
objektif dan pemahaman yang utuh, yaitu:

a) Aspek filologi, yaitu rekonstruksi terhadap koherensi suatu ungkapan dari
sisi gramatikal dan logika. Aspek ini bernilai efektif dalam usaha
memahami secara permanen simbol-simbol yang ada (teks, angka, dsb).

b) Aspek kritis, yaitu sebuah kegiatan yang dihadapkan pada suatu keadaan
dan memerlukan sebuah sikap bertanya, misalnya pada pernyataan-
pernyataan yang tidak logis atau adanya gap dalam sekumpulan argumen
yang muncul.

858



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

c) Aspek psikologis, yaitu ketika penafsir meletakkan dirinya dalam diri
pengarang dan memahami serta menciptakan kembali personalitas dan
posisi intelektual si pengarang.

d) Aspek morfologi-teknis. Yang bertujuan untuk memahami makna dari kata
yang bersifat mental-objektif dalam relasinya dengan logika partikular dan
prinsip-prinsip yang digunakannya. Pada sisi ini, objek dipandang dengan
apa adanya tanpa dikaitkan dengan sifat atau faktor-faktor eksternal.

Jadi menurut Betti, suatu interpretasi hendaknya bersifat gerakan penafsiran
yang melibatkan aspek kebahasaan, latar belakang historis dan pengenalan
terhadap si pengarang secara bersama-sama. Melalui pendekatan ini, hasil
interpretasi yang relatif objektif sangat mungkin untuk dicapai.

Dari uraian tentang proses penafsiran yang dikemukakan Betti, terdapat
benang merah yang terjadi antara Betti pada satu pihak dan Fazlur Rahman
pada lain pihak yang menjadi tampak secara nyata. Fazlur Rahman sama seperti
filsof dan juga tokoh hermeneutika asal Italia itu, yakin bahwa makna suatu
teks atau preseden masa lalu, situasi sekarang dan tradisi yang menyertainya,
dapat diketahui secara objektif.

Metode Gerakan Ganda (Double Movement)

Metode tafsir yang terkenal diusung Rahman adalah metode double
movement atau metode gerakan ganda yaitu metode yang bergerak dari situasi
sekarang ke masa al-Qur'an diturunkan dan kembali lagi ke masa kini. Metode
ini menjadi metode andalannya dalam menyikapi persoalan-persoalan hukum
dan sosial yang sedang terjadi atau berkembang (Rahman, 1982). Dalam
metode ini penekanannya ialah pentingnya untuk membedakan antara legal
spesifik dengan ideal moral atau tujuan-tujuan moral yang hendak dicapai al-
Qur'an dengan menekankan pada pendekatan sosio-historis yang melingkupi
ayat al-Qur'an (Rahman, 1982).

Yang dimaksud ideal moral al-Qur'an adalah tujuan dasar moral yang
dipesankan al-Qur'an, sedangkan legal spesifiknya adalah ketentuan-ketentuan
hukum yang ditetapkan secara khusus. Ideal moral al-Qur'an lebih patut
diterapkan ketimbang ketentuan legal spesifiknya. Sebab, ideal moral bersifat
universal. Pada tataran ini al-Qur'an dianggap berlaku untuk setiap masa dan
tempat. Al-Qur'an juga dipandang elastis dan fleksibel. Sedangkan legal
spesifiknya lebih bersifat partikular. Hukum yang terumus secara tekstual
disesuaikan dengan kondisi masa dan tempat.

Dalam metode gerakan ganda atau double movement-nya Fazlur
Rahman, sesuai dengan namanya, metode ini memiliki dua gerakan, yaitu dari
situasi sekarang ke masa al-Qur'an diturunkan dan kembali lagi ke masa kini.

859



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

Menurut Rahman, pada gerakan pertama terdiri dari 2 langkah yang harus
ditempuh yaitu (Rahman, 1982):

Langkah pertama, seseorang harus memahami arti atau makna dari suatu
pernyataan al-Qur'an tertentu dengan mengkayji situasi atau problem historis di
mana pernyataan al-Qur'an tersebut merupakan jawabannya. Jadi, langkah
pertama dari gerakan yang pertama ini adalah memahami makna al-Qur'an
sebagai suatu keseluruhan di samping dalam batas-batas ajaran-ajaran khusus
yang merupakan respon terhadap situasi-situasi khusus.

Langkah kedua, menggeneralisasikan jawaban-jawaban spesifik tersebut
dan menyatakannya sebagai pernyataan-pernyataan yang memiliki tujuan-
tujuan moral-sosial umum yang dapat disaring dari ayat-ayat spesifik dalam
ruang lingkup latar belakang sosio-historis dan ratio legis (‘illat hukum) yang
sering dinyatakan.

Adapun gerakan kedua menurut Rahman merupakan sebuah proses yang
berangkat dari pandangan umum ke pandangan spesifik yang harus dirumuskan
dan direalisasikan ke masa sekarang. Maksudnya, pandangan yang umum
tersebut harus diwujudkan dalam konteks sosio-historis konkret masa sekarang.
Dan ini sekali lagi memerlukan pengkajian teliti terhadap situasi sekarang dan
analisis berbagai unsur komponennya. Sehingga, didapatkan penilaian terhadap
situasi mutakhir dan dapat mengubah yang sekarang sejauh yang diperlukan
dan sehingga bisa didapatkan penentuan prioritas-prioritas baru untuk bisa
mengimplementasikan nilai-nilai al-Qur'an secara baru pula (Rahman, 1982).

Untuk memahami gerakan yang kedua ini diperlukan kecermatan.
Namun, sepertinya Rahman tidak menguraikan hubungan sosial dan intelektual
dari analisis ini, tetapi terlihat di sini diperlukan ilmu-ilmu sosial modern dan
humaniora. Karenanya, ia mendukung ilmu-ilmu tersebut, agar orang yang
menguasai ilmu-ilmu itu semestinya juga membekali dirinya dengan
pengetahuan sejarah yang baik.

Metode Sintesis Logis

Tidak hanya metode gerakan ganda yang diusung Rahman dalam
melakukan interpretasi terhadap al-Qur'an, melainkan ia juga menggunakan
metode sintetik logis yaitu dengan cara mensintesakan tema-tema dalam al-
Qur'an secara logis daripada kronologis, di mana al-Qur'an dibiarkan bicara
sendiri dan penafsirannya dilakukan untuk membuat jalinan di antara konsep-
konsep yang berbeda (Rahman, 1980).

Upaya mensintesakan berbagai tema yang bersifat logis adalah prosedur
yang digunakan oleh Rahman dalam membahas beberapa tema dari ayat-ayat
al-Qur'an. perkataan sintesa ini dikemukakannya sendiri ketika menghadapi

860



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

tema-tema penting, maka ia mengatakannya, "the procedure used for
synthesizing themes is logical rather than chronological", di samping itu ia juga
berkeyakinan bahwa "this synthetic exposition is the only way to give a reader
a genuine taste of the Qur'an". Intinya adalah upaya mensintesiskan beberapa
tema dari ayat-ayat al-Qur'an yang bersifat logis merupakan "penyajian padu”
(synthetic exposition) yang diyakininya sebagai satu-satunya cara untuk
memberikan suatu kehendak al-Qur'an yang sejati kepada para pembacanya.

Metode sintesis logis ini berbeda dengan metode double movement atau
gerakan ganda. Alasan mendasarnya ialah Rahman yang sangat menginginkan
sebuah metode interpretasi sistematis, berhasil mengusung sebuah metode
interpretasi al-Qur'an yang dengan pendekatan kronologis, akan tetapi pada
aspek-aspek metafisis-teologis memiliki wilayah yang berbeda. Untuk itu
dibutuhkan sebuah metode lain untuk menyelesaikan problem tersebut dan
Rahman mengungapkan bahwa metode yang tepat untuk tema tersebut adalah
sebuah metode sintesis tematik yang bersifat logis yang menghasilkan
pandangan al-Qur'an dengan penyajian yang padu, atau bisa disebut dengan
metode sintesis logis. Dengan metode inilah Rahman berkeyakinan mampu
untuk menyelesaikan problematis ayat-ayat terkait dengan tema-tema
metafisis-teologis (Rahman, 1980).

Secara sederhananya, sintesis logis adalah pendekatan yang membahas
suatu tema (metafisis-teologis) dengan cara mengevaluasi ayat-ayat yang
berhubungan dengan tema yang dibahas atau tema-tema yang relevan dengan
tema yang dibahas. Di sini aspek keterpaduan wahyu sangat jelas ditekankan.
Maka dengan pendekatan sintesis logis ini, ketika membahas suatu tema
tertentu, diharuskan untuk mengaitkan tema tersebut dengan tema-tema yang
relevan dengannya.

Sebagai yang dicontohkan Rahman, yang dipilih adalah tema Tuhan.
Untuk membahas tema ini, tidak semata-mata membahas Tuhan saja, tetapi
mengaitkan tema Tuhan ini dengan tema yang berhubungan dengannya,
misalnya tema-tema kemakhlukan. Pengandaiannya adalah sebagai Tuhan
tentu memiliki hamba, sebagai Khalik tentu memiliki makhluk. Dalam hal ini
ada keterkaitan logis antara tema Tuhan dengan tema manusia, tema alam, tema
malaikat, tema jin, setan, atau tema iblis. Demikian juga sebaliknya, ketika
membahas salah satu tema tentang kemakhlukan pembahasan tentang Tuhan
mutlak disertakan.

Untuk mempermudah dan memperjelas tata kerja metode sintesis logis
ini, menurut Sa'dullah, ada beberapa langkah yang harus ditempuh, yakni
sebagai berikut:

1. Menetapkan suatu tema tertentu yang akan diteliti dari ayat-ayat al-Qur’an.

861



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

2. Menghimpun ayat-ayat tersebut yang memuat esensi makna mengenai
tema yang telah ditetapkan.

3. Menyusun hubungan (correlation) secara urut antar-tema dari beberapa
ayat —yang memuat esensi makna suatu tema itu— yang mengarah pada satu
tema besar atau suatu tema besar yang dipilih menyusun hubungan dengan
tema- tema yang berkaitan dengan tema tersebut, contoh: tema Tuhan
berkaitan dengan makhluknya yaitu manusia, alam semesta, malaikat, dan
lainsebagainya. Dengan anggapan bahwa pencipta pasti memiliki yang
diciptakan. Begitu juga sebaliknya.

4. Memahami struktur logis tentang tema mulai dari satu ayat, beberapa ayat
hingga himpunan ayat-ayat yang menampilkan tema besar

5. Menyusun pembahasan dengan menggunakan analisis bahasa melalui
penalaran yang logis.

Jika dilihat ke dalam keilmuan tafsir yang ada, pendekatan sintesis logis ini
terlihat memiliki kemiripan dengan metode Tafsir Maudu'l, yakni metode
penafsiran yang mengkaji ayat-ayat al-Qur'an sesuai dengan tema yang telah
ditetapkan. Semua ayat yang berkaitan dengan tema dihimpun lalu dikaji dari
berbagai aspeknya, misalnya dari aspek asbab nuzul, kosa kata, dan sebagainya.
Rahman tentu tidak sedang menawarkan metode tafsir ini, sebab dia justru
mengkritisi ilmu tafsir yang menurutnya mengabaikan aspek keterpaduan ayat-
ayat atau keterpaduan tema-tema yang relevan. Metode Tafsir Maudu'l, meski
telah mengadakan evaluasi atas ayat-ayat, namun masih terkungkung dengan
satu tema yang dibahas. Keterkaitan antar tema-tema yang relevan masih belum
diusahakan di dalamnya.

Misalnya saja, ketika metode Maudu'l dioperasikan membahas tema tentang
Tuhan, maka hanya mengumpulkan ayat-ayat yang berbicara tentang Tuhan
saja, tanpa mengaitkannya dengan berbagai konsep atau tema yang mendukung
keutuhan pandangan al-Qur'an tentang Tuhan. Berbeda dengan operasi dari
pendekatan sintesis logis mengandaikan terlibatnya seluruh tema yang
mendukung keutuhan tersebut.

Dua metodologi yang telah disebutkan sebelumnya (metode double
movement dan metode sintesis logis) sengaja dibedakan oleh Rahman karena
di dalam al-Qur'an sendiri terdiri dari dua jenis ayat, yaitu jenis pertama, ayat-
ayat tentang sosial atau kemanusiaan dan yang kedua, ayat-ayat tentang teologi,
metafisika, dan eskatologi. Selanjutnya, akan diuraikan contoh penerapan dari
dua metode ini masing-masing.

Contoh Penerapan Atau Aplikasi Metode Gerakan Ganda (Double

Movement)

862



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

Penulis akan uraikan aplikasi metode gerakan ganda yang pernah
dicontohkan oleh Fazlur Rahman. Rahman mengangkat masalah tentang
"poligami" di dalam al-Qur'an yang dirasa perlu dikaji ulang agar mendapatkan
misi al-Qur'an yang sebenarnya. Hal ini dijelaskan oleh Rahman di dalam
karyanya "Major Themes of The Qur'an". Walaupun dalam karya ini
perumusan dengan istilah double movement belum dikemukakannya, namun
Rahman sudah melakukannya terlebih dahulu dalam berbagai kasus, misalnya
kasus-kasus yang terhimpun di dalam bab "Man in Society" yang mana masalah
poligami terdapat di dalamnya. Dan tema tentang Manusia dengan segala
permasalahannya merupakan ayat yang kaitannya pada aspek hukum dan sosial
(Rahman, 1980).

Ayat al-Qur'an yang biasa dijadikan rujukan kebolehan poligami dan
yang dibahas Rahman adalah QS. An-Nisa'[4]:3, Allah SWT berfirman:

Gy i Sl G & Gl e 134838 Kl B 15 VI 28 )5
Fodosa Lot omhB 24 o1 o et T2 (i e e n N A2, oyiT s
51585 W) (20) A TASHa ERTa e 5 5aa) 38 ) laat W) ASed (e au

Artinya: “Jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku adil terhadap (hak-

hak) perempuan yatim (bilamana kamu menikahinya), nikahilah perempuan

(lain) yang kamu senangi: dua, tiga, atau empat. Akan tetapi, jika kamu

khawatir tidak akan mampu berlaku adil, (nikahilah) seorang saja atau hamba

sahaya perempuan yang kamu miliki. Yang demikian itu lebih dekat untuk tidak
berbuat zalim.”

Mengenai ayat ini, Rahman tidak langsung memberikan komentarnya,
melainkan Rahman merujuk pada ayat sebelumya yaitu QS. An-Nisa'[4]:2.
Rahman memandang bahwa dalam ayat ini Allah mengutuk para wali dari
anak-anak yatim yang menyelewengkan harta kekayaannya. Dan Rahman
mengungkapkan bahwa tema tentang larangan memakan harta anak yatim ini
juga telah dijelaskan al-Qur'an ketika di kota Mekkah (QS. Al-An'am[6]: 152,
QS. Al-Isra'[17]:34), dan kemudian lebih ditekankan pada saat di Madinah (QS.
Al-Bagarah[2]:220, QS. An-Nisa'[4]:2, 6, 10, 127), ayat yang berhubungan
dengan kesejahteraan anak yatim secara garis besar telah dikemukakan al-
Qur'an dalam QS. Al-Baqgarah[2]:83, 177, 215, QS. An-Nisa'[4]:8, 36, QS. Al-
Fajr[89]:17, QS. Ad-Duha[93]:9, QS. Al-Ma'un[107]:2.

Rahman menambahkan, bahwa kemudian al-Qur'an mengatakan agar
tidak menyelewengkan harta benda anak-anak perempuan yatim, para wali
tersebut boleh mengawini sampai empat orang di antara mereka, dengan catatan
mereka dapat berlaku dengan adil. Kebenaran penafsiran ini di dalam surah

863



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

yang sama didukung oleh keterangan yang mungkin lebih dahulu diturunkan
daripada QS. An-Nisa’[4]:3 ini, yaitu An-Nisa'[4]:127 (Rahman, 1980), Allah
berfirman:

e e Lt . Ao 25 v N T o  Eouls s 4 BT v Coong oA%he o
=i b Sl 8 aSile I G g el oS A Js sl 8 ol pidig g

-

jixatlaal) 5 (b SASE G 6508 555 Gl S L 35 Y gl ol

oy e ~hl FqE ex o 1 %% 5y o wf I do o7 Y %8
Gile 4 R A (8 HR Ga l3lad L ylalally il 54585 G5 Il
Artinya: “Mereka meminta fatwa kepada engkau (Nabi Muhammad) tentang
perempuan. Katakanlah, “Allah memberi fatwa kepadamu tentang mereka, dan
apa yang dibacakan kepadamu dalam Al-Qur’an tentang para perempuan yatim
yang tidak kamu berikan sesuatu (maskawin) yang ditetapkan untuk mereka,
sedangkan kamu ingin menikahi mereka, serta (tentang) anak-anak yang tidak
berdaya. (Allah juga memberi fatwa kepadamu) untuk mengurus anak-anak
yatim secara adil. Kebajikan apa pun yang kamu kerjakan, sesungguhnya Allah
Maha Mengetahuinya.”

Menurut pandangan Rahman, bahwa keterangan ini ayat di atas
menunjukkan bahwa masalah ini timbul di dalam konteks perempuan-
perempuan yatim, tetapi al-Qur'an juga mengatakan pada ayat berikutnya di
surah yang sama, QS. An-Nisa'[4]:129, "sekalipun kalian ingin melakukannya,
kalian tidak akan dapat berlaku adil kepada perempuan" (Rahman, 1980).

Langkah yang dilakukan Rahman di atas ialah melacak rekaman historis
mengenai An-Nisa'[4]:3 dengan berfokus pada perempuan yatim yang tertera
dalam ayat tersebut ketimbang dengan fokus kebolehan memiliki isteri sampai
dengan empat orang. Sebelum memberikan komentar tentang An-Nisa'[4]:3,
Rahman terlebih dahulu melakukan munasabah pada ayat sebelumnya yakni
QS. An-Nisa'[4]:2, lalu mengumpulkan ayat-ayat yang menjadi fokus tema
yaitu mengenai anak yatim serta mengkorelasikannya. Karena bagi Rahman
QS. An-Nisa'[4]:3 fokus utamanya berkenaan dengan konteks perempuan
yatim atau anak yatim. Hal ini hemat penulis, Rahman telah melakukan bagian
dari langkah pertama dari gerakan pertama metode gerakan ganda atau double
movement.

Selanjutnya Rahman memberikan pembedaan antara legal spesifik
dengan ideal moral al-Qur'an terkait dengan QS. An-Nisa'[4]:3. Dia
berpendapat bahwa izin berpoligami itu merupakan legal spesifik atau
hukumnya, sedangkan ideal moral yang hendak dituju yaitu tidak
menganjurkan poligami, justru memerintahkan sebaliknya, yakni monogami.
Penulis berasumsi di sini Rahman telah melakukan langkah kedua dari gerakan
pertama metode gerakan ganda atau double movement-nya (Rahman, 1980).

864



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

Terkait dengan ideal moral, menurut Rahman untuk mencapai ideal moral
ini harus diperjuangkan oleh masyarakat, karena poligami tidak bisa
dihilangkan begitu saja dan sudah menjadi praktik yang telah lama dijalankan.
Al-Qur'an menerima ketentuan hukum beristeri lebih dari satu (dua, tiga atau
empat) karena ketidakmungkinan menghapus praktik poligami secara tuntas
seketika itu juga, mengingat praktik poligami atau beristeri lebih dari satu sudah
ada jauh sebelum Islam datang dan menjadi tradisi di kalangan masyarakat
Arab. Praktik ini terus dipelihara hingga al-Qur'an datang, seolah membenarkan
praktik tersebut. Padahal, yang dipesankan secara substansinya oleh al-Qur'an
ialah monogami.

Jadi, menurut Rahman ideal moral al-Qur'an terkait poligami ini pada
masa abad ketujuh ketika itu, harus berkompromi dengan kondisi aktual
masyarakat khususnya masyarakat Arab pada masa itu. karena poligami ketika
itu masih berakar kuat dalam masyarakat, sehingga secara legal tidak bisa
dicabut seketika. Dengan demikian, ideal moral al-Qur'an itu harus
berkompromi dan disesuaikan dengan kondisi aktual masyarakat, artinya,
tujuan moral umum al-Qur'an ini harus diterapkan dalam konteks sosio-historis
saat ini setelah mengadakan kajian yang cermat terhadap situasi masa kini,
sehingga dapat dinilai dan diubah sejauh yang diperlukan.

Dari uraian di atas mengenai contoh dan cara kerja metode double
movement Fazlur Rahman terkait bahasan poligami, dapat dilihat legal spesifik
dalam QS. An-Nisa'[4]:3 dengan menelusuri latar belakang kronologis ayat,
terungkap bahwa kebolehan berpoligami adalah sebuah legal spesifik yang ada
dan tidak dapat dihindari, akan tetapi tujuan moral al-Qur'an dalam bahasa
Fazlur Rahman yakni ideal moral al-Qur'an itu justru bukan poligami,
melainkan monogami. Dan ideal moral tersebut tidak bisa serta merta
diterapkan dengan begitu saja, melainkan mesti dikompromikan serta
disesuaikan dengan situasi aktual sosial masyarakat masa kini, oleh sebab itu
dalam ungkapan Rahman sebelumnya yakni harus diperjuangkan oleh
masyarakat, hemat penulis harus disesuaikan dengan sosial masyarakat ketika
sudah siap.

Contoh Penerapan Atau Aplikasi Metode Sintesis Logis

Di samping aspek hukum dan sosial, aspek metafisika juga tak luput dari
perhatian Rahman. Pembahasan seperti tentang Tuhan yang menjadi fokus
kajian yang dikaji Rahman. Mengapa hal ini menjadi penting, karena bahasan
metafisika yang selama ini berkembang, walaupun telah disentuh melalui
pembahasan kritis dan ilmiah, tetapi tetap tidak membuahkan hasil yang
signifikan bagi dunia Islam. Selanjutnya akan dibahas cara kerja metode
Sintesis Logis dengan pembahasan tema tentang Tuhan.

865



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

Pembahasan Rahman tentang Tuhan meniscayakan pembahasan tentang
makhluk-nya, terutama pembahasan tentang manusia dan alam semesta. Ada
keterkaitan logis di dalamnya lantaran ketika sebagian orang memahami
konsep-konsep ini secara tidak utuh maka akan terjadi mis-interpretasi. Mis-
interpretasi inilah yang melatarbelakangi rumusan Rahman dalam hal ini.
Rumusan ketuhanan Rahman hendak merespon interpretasi Barat dan Muslim.
Pertama, terhadap interpretasi Barat. Banyak di antara mereka menggambarkan
ketuhanan di dalam al-Qur'an sebagai suatu kosentrasi kekuatan semata,
bahkan sebagai kekuatan yang kejam atau disebut sebagai raja yang dzalim.

Kedua, terhadap interpretasi kalangan ulama: (a) Kalangan Mu'tazilah
dan Asy'ariyyah yang telah mereduksi makna perhubungan Tuhan dan
manusia. Mu'tazilah memberi peran yang sangat besar kepada manusia dan
menyangkal peran Tuhan, sehingga manusia benar-benar tampak bertanggung
jawab, sedangkan Asy'ariyyah memandang manusia tidak memiliki kekuatan
sama sekali, sehingga Allah tampak tetap sebagai "Yang Maha Kuasa".
Kemudian, (b) kalangan sufi ortodoks telah menganut konsep Panteisme,
paham bahwa semua adalah Tuhan.

Untuk melihat jawaban Rahman atas kritisismenya, terlebih dahulu
dipaparkan bahwa, berbagai argumentasi yang biasanya dipakai para filsuf
untuk membuktikan adanya Tuhan, tidak diapresiasi oleh Rahman. Sebab
menurutnya al-Qur'an sudah sedemikian gamblang menyerukan kepada
manusia agar senantiasa beriman kepada Tuhan. Hal ini terdapat dalam QS.
Maidah[5]: 94, QS. Al-Anbiya[21]: 49, QS. Fatir [35]: 18, QS. Yasin[36]: 11,
QS. Qaf[50]: 33, QS. Al-Hadid[57]: 25 (Rahman, 1980).

Upaya kaum filsuf dan teolog untuk membuktikan adanya Tuhan dengan
cara memaparkan bukti-bukti teologis yang panjang tidaklah diperlukan. Yang
diperlukan adalah bagaimana membuat semua manusia beriman dengan
mengalihkan perhatiannya kepada berbagai fakta yang jelas dan mengubah
fakta-fakta itu menjadi hal-hal yang mengingatkan mereka kepada eksistensi
Tuhan. Konsepsi ini pula yang selanjutnya mendasari al-Qur'an untuk
menamakan dirinya sebagai sebuah peringatan.

Sebagai sebuah peringatan, ada tiga hal yang sering ditekankan al-Qur'an
sebagai upaya memberi peringatan kepada manusia: (a) segala sesuatu selain
Tuhan tergantung kepada Tuhan, (b) Tuhan adalah Maha Pengasih, dan (c)
aspek-aspek ini mensyaratkan hubungan yang tepat antara Tuhan dan manusia,
hubungan yang dipertuan dan hamba-Nya, yang pada akhirnya
mengkonsekuensikan hubungan yang tepat pula di antara sesama manusia.

Pertanyaan selanjutnya, mengapa Tuhan diperlukan, jawabannya adalah
karena manusia ataupun alam bergantung kepada Tuhan. Sesuatu yang

866



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

tergantung, tidak dapat dibayangkan tanpa adanya tempat ia bergantung.
Sebagai ciptaan Tuhan, alam semesta adalah sebuah struktur yang kokoh dan
terpadu tanpa celah dan retak, yang bekerja menurut hukumnya sendiri yang
bersumber dari Tuhan. Alam semesta bersifat otonom, tapi juga tidak otokratis
karena dalam dirinya tidak ada jaminan terhadap dirinya sendiri,
ketergantungan ini tidak dapat menerangkan dirinya sendiri, ketergantungan itu
diperlukan.

Ketergantungan antara dua makhluk ini berbeda. Manusia memiliki akal.
Manusia dibebankan pada tanggung jawab. Karena itu, dalam proses
ketergantungannya, manusia diperintahkan untuk merenungi dari mana dan
bagaimana alam semesta ini. Jika perintah ini dipenuhi, manusia akan menemui
Tuhan. Pernyataan ini bukan merupakan bukti terhadap eksistensi Tuhan,
karena menurut al-Qur'an, jika engkau tidak menemui Tuhan, maka engkau
tidak dapat membuktikan eksistensi-Nya. Al-Qur'an mengatakan: "satu-
satunya jalan yang benar adalah jalan menuju kepada Allah (semua) jalan yang
lain adalah menyesatkan" QS. An-Nahl[16]: 19 (Rahman, 1980).

Konsep relativistik yang menafikan kebenaran mutlak ditolak oleh
Rahman. Sebab walaupun ada pernyataan al-Qur'an bahwa semua jalan yang
ditempuh manusia tidak dapat menunjukkan kebenaran tentang Tuhan, tapi ada
sebuah jalan lurus yang mengakhiri persoalan ini, yaitu jalan menuju Tuhan,
sementara jalan yang selain itu adalah menyimpang. Untuk itu manusia
dianjurkan selalu merenungi penciptaannya. Implikasi yang dicapai dari proses
perenungan ini, manusia akan memperoleh pemahaman, sehingga ekistensi
Tuhan tidak lagi diyakini sebagai sesuatu yang tidak masuk akal, tetapi berubah
menjadi Kebenaran Tertinggi. Bagi Rahman, Tuhan adalah dimensi yang
memungkinkan adanya dimensi lain, Dia memberikan arti dan kehidupan
kepada setiap sesuatu. Dia serba meliputi, secara harfiah Dia adalah tak
terhingga dan hanya Dia sajalah yang tak terhingga. Di dalam kehidupan, setiap
sesuatu yang selain dari pada Dia, terlihat tanda keterhinggaannya dan tanda
bahwa ia adalah ciptaan Tuhan. Rahman juga mengutip QS. Ar-Rahman[55]:
26-27, "semua akan binasa (termasuk alam semesta), kecuali Pemilik
Keagungan" (Rahman, 1980).

Setelah membantah teori relativitas Rahman menyetujui adanya hukum
sebab-akibat. Menurut Rahman, "Alam terjalin dengan sempurna dan bekerja
sesuai dengn hukum yang telah ditetapkan oleh Allah kepadanya, maka jelas
sekali ada hukum "sebab-akibat yang alamiah". Sesungguhnya al-Qur'an
mengakui adanya hukum "sebab-akibat yang alamiah" ini. Meski begitu, bukan
berarti antara Tuhan dengan alam semesta atau Tuhan dengan manusia ada
"persaingan" dan fungsi-fungsi yang saling bertentangan. Tanpa aktivitas

867



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

Tuhan, maka aktivitas alam dan manusia menjadi sesat, liar, dan sia-sia
(Rahman, 1980).

Tuhan diekspresikan melalui penciptaan, pemeliharaan, dan rezeki yang
Ia berikan kepada makhluk-Nya, terutama sekali dan yang terpenting adalah
manusia. penciptaan manusia dan penciptaan alam untuk manusia adalah
bentuk kemurahan Allah yang paling sedia kala. Oleh sebab itu, kekuasaan,
penciptaan, dan kepengasihan-Nya selain sama-sama luas juga saling meliputi
dan identik.

Manusia bisa secara bebas melakukan perbuatan baik ataupun buruk,
amal atau dosa. Dalam hal ini manusia menghadapi ujian yang amat berat.
Untuk itu kasih Allah ditampakkan dengan mengutus para Rasul, mewahyukan
kitab-kitab-Nya, dan memberikan petunjuk (hidayah). Petunjuk ini sejak sedia
kala sudah ditanamkan dalam diri manusia dalam bentuk pengetahuan untuk
membedakan kebaikan dan kejahatan, yang oleh al-Qur'an disebut dengan
taqwa, karena manusia telah mengucapkan ikrar untuk mengakui Allah sebagai
Tuhannya. Semua ini jarang dipedulikan manusia, dan itulah sebabnya Allah
mewahyukan risalah-Nya, karena aspek moral dan tingkah lakunya, manusia
menjadi mudah tergelincir.

Al-Qur'an memang sering membuat pernyataan-pernyataan bahwa Allah
memberi petunjuk kepada orang-orang yang dikehendaki-Nya, atau bahwa
Allah telah menutup hati orang-orang tertentu sehingga mereka tidak dapat
memperoleh kebenaran, dan lain sebagainya, hal ini terdapat dalam QS. al-
Baqarah[2]: 17, 142, 213, 272, QS. Ibrahim[14]: 4, QS. An-Nahl[16]: 93, QS.
An-Niir[24]: 35, QS. al-Qasas[28]: 56, QS. Ar-Rim([30]: 29, QS. Fatir[35]: 8.
Tetapi yang lebih sering dinyatakan al-Qur'an adalah "Allah tidak memberi
petunjuk kepada orang-orang dzalim", "Allah tidak memberi petunjuk kepada
orang-orang yang melanggar batas", dan "Allah memberi petunjuk kepada
orang-orang yang mendengar, tulus dan takut kepada-Nya", hal ini terdapat
dalam QS. al-Bagarah[2]: 26, 258, 264, QS. Ali Imran[3]: 86, Al-Maidah[5]:
16, 51, 67, 108, Al-An'am[6]: 88, 144, At-Taubah[9]: 19, 21, 37, 80, 109, QS.
Yusuf[12]: 52, Ar-Ra'd[13]:27, An-Nahl[16]: 37, 107, QS. al-Qasas[28]: 50,
Az-Zumar[39]: 3, Al-Mu'min[40]: 28, As-Syura[42]: 13, Al-Ahqaf[46]: 10,
As-Saff[61]: 5, semua ayat ini memberikan indikasi bahwa karena
perbuatannya sendirilah manusia memperoleh petunjuk atau malah kesesatan.
Dengan demikian, pernyataan-pernyataan Barat yang menggambarkan
ketuhanan dalam al-Qur'an sebagai sosok yang kejam atau zalim, bagi Rahman,
jauh lebih buruk daripada takdir buta yang diyakini oleh orang-orang Arab pra-
Islam, lebih-lebih bila dibandingkan dengan ketuhanan dalam al-Qur'an itu
Yang Maha Pencipta, Yang Maha Pengasih, dan Yang Mempunyai maksud

868



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

dalam menciptakan alam semesta ini. Semua ini adalah bukti dan manifestasi
dari rahmat Allah yang tidak terbatas.

Namun ketidakterbatasan rahmat Allah ini sering pula dipahami secara
keliru oleh kalangan teolog Asy'ariyyah. Kalangan ini menganggap bahwa
penerimaan terhdap dominasi peranan rahmat Tuhan akan sangat menentukan
seseorang untuk dianggap sebagai mengakui kemahakuasaan Tuhan. Konsepsi
Asy'ariyyah ini pada gilirannya mengakui konsep predestinasi (takdir).
Gagasan populer mengenai takdir yang mengandung makna suatu
predeterminasi kejadian-kejadian, menurut Rahman, tidak ada kaitannya
dengan al-Qur'an, tetapi gagasan ini merupakan impor dari luar. Konsepsi ini
sudah muncul jauh sebelum Islam.

Menurut Rahman, konsep predestinasi pra-Islam ini adalah konsep takdir
buta, sebuah kekuatan buta yang mengukur atau menetapkan hal-hal yang tak
dapat dikendalikan oleh manusia, terutama sekali terkait dengan kelahiran,
rezeki, dan kematian. Karena itulah kemudian konsepsi ini diubah dan
dimodifikasi oleh al-Qur'an menjadi konsep Tuhan Yang Maha Kuasa dan
Pengasih ini, melalui kreativitas-Nya yang penuh kasih, memberikan "ukuran"
kepada setiap sesuatu.

Dalam mengakhiri persoalan dilematis posisi Tuhan ini, Rahman
menyatakan bahwa terdapat suatu kehendak kreatif dan punya tujuan dari
Tuhan. Maka pertanyaannya: apakah kehendak ini personal atau tidak? Imanen
atau Transenden? Membangkitkan rasa takut atau rasa cinta? Kehendak Tuhan
ini Maha Kuasa ataukah kehendak manusia juga kuasa di samping Kehendak
Tertinggi itu? hal-hal demikian menurut Rahman, hendaknya disikapi dengan
tidak membuat pembedaan-pembedaan tersebut secara ekstrem, tetapi
menerima kedua sisi dari tiap pemisahan ini. karena keduanya sama-sama
dibutuhkan oleh situasi manusia, dan karena Tuhan dalam al-Qur'an merupakan
konsep fungsional dan pragmatis.

Hubungan logis yang telah dilakukan Rahman didasarkan pada posisi al-
Qur'an sebagai subjek dalam menunjukkan cara untuk mengenal Tuhan melalui
hubungannya dengan makhluknya, dalam hal ini, manusia dan alam semesta,
yang menunjukkan ke arah Tuhan. Dengan demikian Rahman mencoba
membuat analisa ayat-ayat al-Qur'an tentang regularitas, korespondensi, dan
variasi-variasi yang berbanding di dalam fenomena keteraturan yang mana ini
sebagai referensi, yang sesungguhnya ditunjukkan oleh Allah untuk
menunjukkan adanya Tuhan.

869



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

KESIMPULAN

Pemikiran Fazlur Rahman dipengaruhi oleh dua latar belakang
intelektual, yakni tradisional Pakistan dan modern Barat, yang membentuk
sikap moderat, sintesis, dan metodis. la melihat al-Qur’an bukan sekadar
dokumen hukum, melainkan pedoman moral yang harus dipahami secara
dinamis sesuai perkembangan zaman. Rahman menggunakan hermeneutika
sebagai pendekatan, bukan tafsir atau ta’wil, dengan metode double movement
yang terinspirasi dari Emilio Betti dan hermeneutika objektif Barat. Dominasi
Qur’ani sangat kuat dalam karya-karyanya, di mana hadis hanya digunakan
untuk mendukung penafsiran ayat, sehingga berbeda dari ulama klasik yang
lebih menekankan aspek tradisi. Karena itu, gelar “Qur’anik” yang disematkan
kepadanya dianggap tepat.

Dalam ranah hukum dan sosial, Rahman mengusung metode double
movement atau gerakan ganda yang menekankan aspek sosio-historis-
kronologis, sementara dalam aspek metafisis-teologis ia mengembangkan
metode sintesis-logis yang lebih tematis dan rasional, guna menghasilkan
pandangan al-Qur’an yang komprehensif. Meski demikian, beberapa kritik
seperti yang diajukan Abd A’la menilai pengabaian konteks sosio-historis pada
ayat-ayat metafisis-teologis merupakan kelemahan, karena pesan ayat tidak
dapat ditangkap utuh tanpa mempertimbangkan latar historisnya. Terlepas dari
kritik tersebut, metodologi Rahman tetap memberi kontribusi penting dalam
mengaktualisasikan nilai-nilai universal al-Qur’an agar relevan dengan
kebutuhan masyarakat kontemporer, sekaligus membuka ruang dialog antara
teks wahyu dan realitas sosial modern.

REFERENSI

Affandi, A. R. (2024). Missi al-Qur’an prespective Fazlur Rahman: Study of
the verses of the Qur’an in the book Major Themes of the Qur’an
approach maqasid al-Qur’an. Studi Multidisipliner, 11(2), 299-314.
https://doi.org/10.24952/multidisipliner.v11i2.13501

Agustono, 1., & Zain, N. S. S. (2023). Fazlur Rahman’s perspective on the
concept of an Islamic state in the Qur’an. Al-Hikmah: Jurnal Studi
Keislaman, 13(2), 63—75. https://doi.org/10.36835/hikmah.v13i2.874

Ahmad, H. (2023). Mapping neo-modern and postmodern Qur’anic reformist
discourse in the intellectual legacy of Fazlur Rahman and Mohammed
Arkoun. Religions, 14(5), 595. https://doi.org/10.3390/rel 14050595

Avionia, T., & Syahidin, S. (2024). Dinamika Agama Islam: Tantangan dan
Transformasi dalam Konteks Kontemporer. Jurnal Budi Pekerti Agama
Islam, 2(4), 107-114.

Aziz, A. (2021). Fazlur Rahman’s double movement hermeneutics and its

870


https://doi.org/10.24952/multidisipliner.v11i2.13501
https://doi.org/10.36835/hikmah.v13i2.874
https://doi.org/10.3390/rel14050595

Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

relevance for contemporary Islamic thought. A/-Bayan: Journal of
Qur’an and Hadith Studies, 19(2), 151-170.
https://doi.org/10.1163/22321969-12340089

Budiman, S., Wahyudin, W., Muhtarom, A., Budiarjo, B., & Sufyan, A.
(2024). Metodologi penafsiran kontekstual Abdullah Saeed dalam Al-
Qur’an abad 21. Journal of Education Research, 5(1), 821-830.

Habibah, N. F. (2024). The role of the Qur’an in the development of Islamic
thought in contemporary era. Mushaf Journal: Jurnal llmu Al-Qur’an
dan Tafsir, 5(1), 45-57. https://doi.org/10.55599/mushaf.v5i1.226

Hakim, L. (2019). The methodology of Qur’anic interpretation in Fazlur
Rahman’s  thought.  Jurnal Ushuluddin, 27(1),  45-60.
https://doi.org/10.24014/jush.v27i11.5678

Halimah, S., Luthfiah, N., Harahap, S. W., Ulfa, M., Irmi, R. F., Khadna, S.
F., & Khairunnisah, W. (2024). Menjaga Moderasi Beragama di Era
Digital: Tantangan dan Strategi Menghadapi Teknologi. Book Chapter
of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society, 1(1), 43-63.

Hidayat, A. (2020). Reaktualisasi pemikiran Fazlur Rahman tentang metode
hermeneutika al-Qur’an. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin,
Pemikiran, dan Fenomena Agama, 21(2), 223-238.
https://doi.org/10.19109/jia.v21i2.6530

Jamil, M. (2023). Kontekstualisasi metode gerakan ganda Fazlur Rahman
dalam studi tafsir kontemporer. Jurnal Studi lImu-ilmu al-Qur’an dan
Hadis, 24(1), 77-92. https://doi.org/10.14421/qh.2023.24105

Kahfi, M. R., & Ahmadi, A. (2021). Urgensitas Semantik Dalam Memahami
Kandungan Al-Qur’an. Madinah: Jurnal Studi Islam, 8(2), 281-289.

Mubarok, L. (2025). Kontekstualisasi Parenting Qur’ani Dalam Al-Qur’an:
Studi Atas Hermeneutika Double Movement. UIN. KH Abdurrahman
Wahid Pekalongan.

Munir, M. (2021). Hermeneutika Qur’ani Fazlur Rahman: Sebuah pendekatan
sosio-historis dalam tafsir. Al-ltqan: Journal of Islamic Sciences, 7(2),
201-218. https://doi.org/10.47454/itqan.v7i2.345

Nihayah, A. Z., Musahadi, Muhlis, & Rifqi, L. H. (2025). Critical study of
bank interest using double movement hermeneutics from the perspective
of Fazlur Rahman. IQTISHODUNA: Jurnal Ekonomi Islam, 14(1), 245—
260. https://doi.org/10.54471/iqtishoduna.v14i1.3912

Nugroho, K. (2023). The influence of hermeneutics in double movement
theory (critical analysis of Fazlurrahman’s interpretation methodology).
Qist:  Jurnal  Illmiah  Islam dan  Sosial, 3(2), 155-166.
https://doi.org/10.23917/qist.v3i2.2531

Rahmah, M. (2025). The double movement method from the perspective of
Fazlur Rahman in comprehending hadith of the unsuccessful leadership
of women. Jurnal Ushuluddin, 27(2), 132-144.
https://doi.org/10.24014/Jush.v27i2.6719

Rozaqa, A. (2023). Qur’anic hermeneutics and its applications by Fazlur

871


https://doi.org/10.1163/22321969-12340089
https://doi.org/10.55599/mushaf.v5i1.226
https://doi.org/10.24014/jush.v27i1.5678
https://doi.org/10.19109/jia.v21i2.6530
https://doi.org/10.14421/qh.2023.24105
https://doi.org/10.47454/itqan.v7i2.345
https://doi.org/10.24014/Jush.v27i2.6719

Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan
Metodologi Hermeneutikanya)

Rahman. International Journal of Islamicate Social Studies, 1(2), 115—
124. https://doi.org/10.56799/ijiss.v1i2.18

Rohman, A. (2020). Pemikiran Fazlur Rahman dalam kajian Al-Qur’an dan
hadis (telaah kritis). Jurnal Progress, 8(1), 122—145.

Rohman, M. (2020). Pemikiran Fazlur Rahman tentang metode tafsir al-
Qur’an. Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 21(1), 77-92.
https://doi.org/10.14421/qh.2020.2101-05

Sulaiman, F. (2020). The synthetic-logical method in Fazlur Rahman’s
Qur’anic hermeneutics. International Journal of Islamic Thought, 17(1),
1-10. https://doi.org/10.24035/ijit.17.2020.001

Suryadi, A., Hidayat, R., & Nurkholis, A. (2025). Comparative study of
contextual Islamic education Fazlur Rahman. Peradaban Journal of
Religion and Society, 4(2), 217-232.
https://doi.org/10.58999/peradaban.v4i2.365

Usman, N. (2022). Revisiting Fazlur Rahman’s hermeneutical approaches to
the Qur’an. QIJIS: Qudus International Journal of Islamic Studies,
10(1), 55-74. https://doi.org/10.21043/qijis.v10i1.10023

Widianingsih, A., & Ramadhani, N. S. (n.d.). Peran islam dalam menghadapi
perubahan zaman: sebuah analisis dengan kearifan Islam.

Zaprulkhan. (2017). Teori hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman. Jurnal
Noura, 1(1), 22-47.

Zikri, M. A., & Hasnah, R. (2024). Tafsir Al-Qur’an Dan Metode Penafsiran
Al-Qur’an. Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 1(6).

872


https://doi.org/10.56799/ijiss.v1i2.18
https://doi.org/10.14421/qh.2020.2101-05
https://doi.org/10.24035/ijit.17.2020.001
https://doi.org/10.58999/peradaban.v4i2.365
https://doi.org/10.21043/qijis.v10i1.10023

