
 
Mutiara:	Multidiciplinary	Scientifict	Journal 
Volume	3,	Number	9	September	2025	
p-ISSN	2988-7860	;	e-ISSN	2988-7992	
 

  
852 

 

Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran 
Fazlur Rahman dan Metodologi Hermeneutikanya) 

 
Fuad Dwi Putra  

Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. HAMKA, Indonesia  
Email: fuaddwiputra@uhamka.ac.id 

 Abstract 
Keywords : 
Fazlur 
Rahman, The 
Double 
Movement 
Method, The 
Logical 
Synthesis 
Method, 
Hermeneutic 

This study aims to examine an interpretive tool offered by Fazlur Rahman. 
Fazlur Rahman is a Muslim scholar who has made significant contributions 
through his hermeneutic method. The methodical tool employed by 
Rahman is commonly known as the double movement method. This 
method is quite well-known and widely discussed among modern-
contemporary intellectuals. However, in fact, it is not only the double 
movement method that is Rahman's mainstay in interpreting the verses of 
the Qur'an; there is also a method called the logical-synthesis method. In 
the double movement method, the focus is on legal and social aspects 
whose application is socio-historical-chronological. Meanwhile, the 
logical-synthesis method is more directed at verses with metaphysical-
theological aspects that have a synthetic-thematic procedure that is logical 
rather than chronological, which allows for a comprehensive view of the 
Qur'an. This is what distinguishes this article from other articles, namely 
Rahman who is only known for his double movement method but forgets 
that Rahman also has a logical-synthesis method that focuses on verses 
with metaphysical-theological aspects. In this study, the author used a 
literature research method. The data obtained were reviewed, analyzed, and 
presented in a descriptive-analytical manner. The data focused on works 
related to Fazlur Rahman, both his works such as books and scientific 
journals, as well as books on thought related to Fazlur Rahman as 
secondary data. The method offered by Rahman is not a final method and 
still has weaknesses and shortcomings. It is hoped that Rahman's 
contribution can be used for the development of scientific knowledge in 
Islam, especially in this modern-contemporary era, where the problems 
faced are far more complex. 

 Abstrak 
Kata Kunci: 
Fazlur 
Rahman, 
Metode 
Double 
Movement 
(Gerakan 
ganda), 
Metode 
Sintesis 
Logis, 
Hermeneutika 

Penelitian ini bertujuan mengkaji sebuah perangkat penafsiran yang 
ditawarkan oleh Fazlur Rahman. Fazlur Rahman merupakan Sarjana 
Muslim yang telah memberikan sumbangan signifikan melalui metode 
hermeneutikanya. Perangkat metodis yang diupayakan Rahman biasa 
dikenal dengan metode gerakan ganda. Suatu metode yang cukup dikenal 
dan banyak dibicarakan di kalangan intelektual modern-kontemporer. 
Namun sebetulnya, bukan hanya metode gerakan ganda yang menjadi 
andalan Rahman dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an, ada pula sebuah 
metode yang disebut dengan metode sintesis-logis. Pada metode double 
movement, fokusnya adalah pada aspek hukum dan sosial yang 
penerapannya bersifat sosio-historis-kronologis. Sedangkan Metode 
sintesis-logis lebih mengarah kepada ayat-ayat yang beraspek metafisis-
teologis yang memiliki prosedur sintetik-tematik yang bersifat logis 
daripada kronologis yang memungkinkan untuk menghasilkan pandangan 
Al-Qur’an yang komprehensif. Hal inilah yang membedakan artikel ini 
dengan artikel-artikel lainnya, yaitu Rahman yang hanya dikenal dengan 
metode gerakan gandanya tetapi lupa bahwa Rahman juga memiliki metode 
sintesis-logis yang berfokus pada ayat-ayat beraspek metafisis-teologis. 

https://sostech.greenvest.co.id/index.php/sostech


Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
853 

 

Dalam penelitian ini penulis menggunakan metode penelitian kepustakaan 
(Literature Research). Data-data yang didapatkan ditelaah, dianalisa dan 
dipaparkan dengan cara dideskripsikan (deskriptif-analitis). Data-data 
berfokus pada karya-karya yang terkait dengan Fazlur Rahman baik 
karyanya seperti buku ataupun jurnal ilmiah dan buku-buku pemikiran 
terkait dengan Fazlur Rahman sebagai data sekundernya. Metode yang 
ditawarkan Rahman bukanlah sebuah metode yang final dan masih terdapat 
kelemahan dan kekurangan. Diharapkan sumbangan yang diberikan 
Rahman dapat digunakan untuk pengembangan ilmu pengetahuan ilmiah 
dalam Islam, khususnya di era modern-kontemporer ini, di mana 
permasalahan yang dihadapi jauh lebih kompleks. 

 
PENDAHULUAN 

Menafsirkan al-Qur'an berarti upaya untuk menjelaskan dan 
mengungkapkan maksud dan kandungan al-Qur'an (Kahfi & Ahmadi, 2021; 
Zikri & Hasnah, 2024). Karena objek tafsir adalah al-Qur'an yang merupakan 
sumber pertama ajaran Islam sekaligus petunjuk bagi manusia, maka bukan 
hanya merupakan hal yang diperbolehkan, bahkan lebih dari itu, penafsiran 
terhadap al-Qur'an merupakan suatu keharusan (Budiman et al., 2024; 
Mubarok, 2025). 

Perubahan dan perkembangan zaman memposisikan umat beragama 
berhadapan dengan serangkaian tantangan baru yang mungkin tidak pernah 
disadari sebelumnya (Avionia & Syahidin, 2024; Halimah et al., 2024; 
Widianingsih & Ramadhani, n.d.). Saat globalisasi informasi terjadi dan masuk 
ke dalam berbagai kalangan keagamaan, masalah-masalah baru pun 
teridentifikasi dan menjadi bahan diskusi serta perdebatan, misalnya saja 
kesadaran akan nilai penting dimensi kemanusiaan disamping dimensi 
ketuhanan, kesadaran akan perlunya pola keberagamaan yang membumi di 
samping pola keberagamaan yang melangit dan juga kesadaran akan 
pentingnya pembumian kitab suci untuk mengatasi berbagai problema 
kontemporer (Budiman et al., 2024; Mubarok, 2025). 

Berkembangnya kehidupan sosial tersebut menuntut para pemikir dalam 
studi al-Qur’an untuk selalu mengembangkan metodologinya guna 
menuangkan gagasan baru, sehingga mampu diaktualisasikan dalam kehidupan 
sekarang (Ahmad, 2023; Affandi, 2024). Pemahaman al-Qur’an harus selalu 
berkembang dan mengikuti kondisi sosial masyarakat luas (Rozaqa, 2023; 
Suryadi et al., 2025). Salah satu pemikir Muslim kontemporer yang berupaya 
demikian adalah Fazlur Rahman (Rohman, 2020; Habibah, 2024; Agustono & 
Zain, 2023). 

Fazlur Rahman merupakan salah seorang ilmuwan Muslim yang menjadi 
pioner dalam menggunakan pendekatan hermeneutika untuk membaca Al-
Qur’an secara kontekstual (Ahmad, 2023; Rahmah, 2025). Rahman 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
854 

 

menggunakan pendekatan hermeneutika dalam menafsirkan pesan-pesan 
hukum Al-Qur’an dalam rangka merespons tantangan abad kontemporer 
(Nihayah et al., 2025; Nugroho, 2023). Metode yang diusungnya ialah metode 
gerakan ganda dalam menafsirkan Al-Qur’an, yakni, gerakan yang diawali dari 
situasi kekinian sang mufasir menuju situasi Al-Qur’an diturunkan pada era 
klasik untuk kemudian kembali lagi menuju situasi sekarang (Ahmad, 2023; 
Nugroho, 2023). Tujuannya tidak lain untuk mencari nilai ideal moral Al-
Qur’an yang bersifat universal agar kompatibel dengan kebutuhan masyarakat 
kontemporer dewasa ini (Nihayah et al., 2025; Rozaqa, 2023). 

Dalam tulisan ini penulis akan membahas tentang metode hermeneutika 
Al-Qur'an yang ditawarkan oleh Fazlur Rahman (Aziz, 2021; Hidayat, 2020). 
Berbeda dari tulisan-tulisan lain, di sini penulis akan mencoba menguraikan 
secara komprehensif tentang metode hermeneutika yang diusung oleh Fazlur 
Rahman yang dalam hal ini tidak hanya metode gerakan ganda (double 
movement) tetapi ada juga yang disebut dengan Metode Sintetis-logis (Hakim, 
2019; Usman, 2022). Yang mana, pada metode gerakan ganda fokusnya adalah 
pada aspek hukum dan sosial yang penerapannya bersifat sosio-historis-
kronologis dengan cara kerja yakni sebuah gerakan metodis dari konteks masa 
kini ke konteks masa lalu saat Al-Qur'an diturunkan, kemudian kembali lagi ke 
masa kini untuk menemukan nilai-nilai moral ideal yang relevan dengan 
kebutuhan masa kini (Munir, 2021; Jamil, 2023). Sedangkan Metode sintesis-
logis lebih mengarah kepada ayat-ayat yang beraspek metafisis-teologis yang 
memiliki prosedur sintetik-tematik yang bersifat logis daripada kronologis 
yaitu suatu upaya untuk mensintesiskan suatu tema dalam ayat-ayat Al-Qur'an 
sebagai suatu penyatuan yang runtut, yang memungkinkan untuk menghasilkan 
pandangan Al-Qur'an yang komprehensif (Sulaiman, 2020). 

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas kontribusi Fazlur Rahman 
dalam pengembangan metode penafsiran al-Qur'an. Penelitian oleh Abdullah 
(2020) menekankan bahwa metode double movement Rahman berhasil 
menawarkan kerangka metodologis yang relevan untuk menjawab problem 
sosial-keagamaan modern. Namun, penelitian ini lebih menyoroti aspek hukum 
dan etika sosial, tanpa banyak menyinggung aspek metafisis dan teologis dalam 
penafsiran Rahman. Sementara itu, studi oleh Anwar (2021) mengulas 
pentingnya hermeneutika Rahman sebagai jembatan antara teks dan konteks, 
tetapi masih terbatas dalam menguraikan metode sintesis-logis yang juga 
dikembangkan Rahman, sehingga pemahaman terhadap gagasan Rahman 
terkesan parsial. 

Dengan menelaah keduanya secara komprehensif, penelitian ini 
diharapkan dapat memberikan gambaran utuh tentang metodologi 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
855 

 

hermeneutika Rahman serta kontribusinya dalam pembumian al-Qur'an di era 
kontemporer. Tujuan penelitian ini adalah memperluas pemahaman atas 
metodologi tafsir Rahman, sementara manfaatnya adalah memberikan rujukan 
konseptual bagi pengembangan studi al-Qur'an yang lebih kontekstual, 
responsif terhadap tantangan zaman, sekaligus tetap berpijak pada nilai-nilai 
universal wahyu. 

Dalam tulisan ini akan disoroti sekilas biografi Fazlur Rahman beserta 
latar belakang pemikirannya yang melahirkan teori hermeneutika Al-Qur'an. 
Kemudian ditelaah metode gerakan ganda dan sintesis logis ini dengan 
menelusuri langkah tahapannya serta akan dieksplorasi dengan 
mengaplikasikan pada ayat-ayat di dalam al-Qur'an yang pernah dilakukan oleh 
Fazlur Rahman di dalam karya-karyanya. Setelah itu pada bagian akhir akan 
dipungkasi dengan kesimpulan yang berupaya melihat secercah kontribusi 
yang telah ditorehkan Fazlur Rahman dengan teori hermeneutika Al-Qur'annya, 
serta sekilas catatan kritis terhadapnya. 
 

METODE PENELITIAN 
Dalam Penelitian ini, penulis menggunakan jenis penelitian kepustakaan 

(Literature Research), yaitu serangkaian kegiatan penelitian yang berkenaan 
dengan metode pengumpulan data-data kepustakaan, membaca dan mencatat 
serta mengolah bahan-bahan penelitian di dalam literatur-literatur atau buku-
buku. Dan dalam Analisa data, penulis menggunakan metode deskriptif 
analisis, yaitu sebuah metode untuk mendapatkan data yang mendalam, suatu 
data yang mengandung makna dan secara signifikan dapat mempengaruhi 
substansi penelitian. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Biografi Fazlur Rahman dan Latar Belakang Pemikirannya 

Fazlur Rahman lahir pada tanggal 21 September 1919 di Hazara, sebuah 
kota kecil di India Pakistan pada masa itu. Kini, kota tersebut merupakan bagian 
dari Pakistan setelah berpisahnya Pakistan dari India. Ia wafat pada tanggal 26 
Juli 1988 di Chicago, Illinois, Amerika Serikat. Istrinya bernama Ny. Bilqis 
Rahman. Ayahnya bernama Maulana Shahab al-Dīn adalah salah seorang 
ustadz lulusan Darul Ulum, Doeband. Sebuah madrasah tradisional terkemuka 
di anak benua Indo-Pakistan saat itu. Fazlur Rahman dibesarkan dalam 
keluarga yang dikenal sebagai keluarga ulama yang selalu menjalankan 
kewajiban-kewajiban ritual agama dengan tepat waktu dan teratur. Ini menjadi 
bukti bahwa kondisi keluarganya tergolong keluarga yang taat beribadah. 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
856 

 

Berbeda dengan kebanyakan ulama di zamannya yang menentang dan 
menganggap pendidikan modern dapat meracuni keimanan dan moral, Maulana 
Shahab al-Dīn meyakini bahwa Islam harus menghadapi realitas kehidupan 
modern, tidak hanya sebagai tantangan tetapi juga sebuah kesempatan. 
Keyakinan inilah yang kelak ditanamkan dan diajarkan pada diri Fazlur 
Rahman dan bahkan terus bertahan hingga akhir hayatnya. Sementara ibunya 
sangat berperan dalam menanamkan nilai-nilai kebenaran, kasih sayang dan 
kejujuran, terutama nilai cinta yang selalu ditampakkan pada Fazlur Rahman 
sewaktu kecil. 

Fazlur Rahman tumbuh kembang dalam keluarga yang religius berbasis 
mazhab Hanafi, yakni sebuah mazhab Sunni yang bercorak lebih rasionalistik 
dibanding dengan tiga mazhab Sunni lainnya. Ia mendapatkan pendidikan 
agama dari kedua orang tuanya, sehingga diusia sepuluh tahun ia mampu 
menghafal al-Qur'an (30 Juz) (Rohman, 2020). 

Pada tahun 1940 Fazlur Rahman berhasil menyelesaikan program 
Bachelor of Art (BA) pada jurusan bahasa Arab, dan dua tahun kemudian ia 
meraih gelar Master of Art pada jurusan ketimuran. Kedua gelar tersebut 
diperolehnya dari Universitas Punjab Lahore. Namun gelar yang diperoleh dari 
perguruan tinggi di Anak Benua India itu tampaknya lebih bersifat formalitas-
akademik dibandingkan dengan aspeknya yang bersifat intelektual. Karena itu, 
untuk meraih gelar Philosophy of Doctor (Ph.D) ia memutuskan melanjutkan 
studi di Dunia Barat, Universitas Oxford. Fazlur Rahman muda berangkat ke 
Oxford pada tahun 1946. Di sana ia menulis disertasi tentang Ibn Sina di bawah 
bimbingan S. Van den Bergh dan H.A.R. Gibb. Ia menyelesaikan program 
Ph.D-nya di universitas itu pada tahun 1949. 

Setelah meraih gelar Doctor of Philosophy dari Oxford University, 
Rahman tidak langsung pulang ke tanah airnya Pakistan yang baru merdeka 
beberapa tahun. Rahman memilih mengajar untuk beberapa tahun di Durham 
University, Inggris, dan kemudian juga di Institute of Islamic Studies, McGill 
University Kanada. Bahkan di universitas yang tersebut belakangan ini, ia 
sempat menjabat sebagai Associate Professor of Pholosophy. Di Kanada ini 
pula Rahman berteman akrab dengan orientalis kenamaan, Wilfred C. Smith, 
yang ketika itu menjabat sebagai Direktur Institute of Islamic Studies McGill 
University. 

Pada awal tahun 1960-an, Rahman diminta kembali ke Pakistan oleh 
Ayub Khan, Presiden Pakistan saat itu, untuk berpartisipasi dalam membangun 
negara Pakistan. Setiba di Pakistan, Fazlur Rahman ditunjuk sebagai direktur 
di Pusat Lembaga Riset Islam selama tujuh tahun pada tahun 1961 sampai 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
857 

 

dengan 1968 yang pada awal-awal masa pembentukan Pusat Lembaga Riset 
Islam tersebut, awalnya ia menjadi professor tamu (Rahman, 2000). 

Ketika menjabat pada jabatan yang diembannya di Pakistan, Rahman 
berusaha untuk mengabdikan dirinya kepada cita-cita yaitu membangkitkan 
kembali visi Al-Qur'an dari puing-puing reruntuhan sejarah. Dalam pandangan 
Fazlur Rahman, kesenjangan antara Islam yang terdapat dalam Al-Qur'an dan 
Islam dalam realitas sejarah telah melebar terlalu jauh sehingga perlu digabung 
kembali dan dijalin dengan erat melalui suatu usaha yang sistematis dan 
menyeluruh (Zaprulkhan, 2017). 

Dengan orientasi dan visi itu, dia mencoba mengaktualisasikan nilai-nilai 
dan prinsip-prinsip Al-Qur'an ke dalam kehidupan yang konkret. Pesan-pesan 
moral Al-Qur'an untuk mengangkat segmen-segmen masyarakat yang 
tertindas, orang yang tidak punya, yatim-piatu, wanita, dan budak, serta sikap 
Al-Qur'an yang tidak mentolerir adanya pembedaan yang didasarkan pada 
etnis, warna kulit, dan semacamnya oleh Fazlur Rahman dikontektualisasikan 
ke dalam persoalan-persoalan yang sedang dihadapi Pakistan saat itu 
(Zaprulkhan, 2017). 

Selama di Pakistan terdapat serangan-serangan yang ditujukan kepada 
Rahman dari kaum tradisionalis atas buah pikiran yang dilakukan Rahman 
dengan karya-karya tulisannya dan puncaknya ketika dua bab pertama dari 
bukunya, Islam yang diterjemahkan dalam bahasa urdu dan dipublikasikannya 
ke dalam jurnal Fikr al-Nazr. Masalah utamanya adalah seputar hakikat wahyu 
al-Qur'an. Rahman menulis bahwa "al-Qur'an keseluruhannya adalah Kalam 
Allah dan dalam biasa juga seluruhnya adalah perkataan Muhammad". 

Atas gagasan-gagasan Rahman tersebut yang mengundang kontroversi di 
kalangan tradisionalis dan fundamentalis, dan dianggap menyesatkan serta 
yang menyebabkan massa memprotes dan mengadakan demonstrasi yang 
disertai dengan tindakan kerusuhan. Pada akhirnya menyebabkan Rahman 
harus keluar dari jabatan penting yang didudukinya. 

Pada tahun 1969 Rahman akhirnya melepaskan jabatan penting yang 
diembannya di Pakistan tersebut dan Rahman merasa bahwa negaranya tidak 
lagi memberi tempat yang aman dan toleran terhadap pemikiran 
keagamaannya, maka Rahman memutuskan untuk meninggalkan negaranya 
dan hijrah ke Barat yaitu ke Chicago. 

Pada tahun 1970, Fazlur Rahman berangkat ke Chicago. Di sana dia 
menjabat sebagai Guru Besar pada Pemikiran Islam di Universitas Chicago. 
Setelah kepindahannya ke Chicago, Rahman merasa telah mendapatkan 
kebebasan intelektual, dan di sanalah ia menyusun pemikiran-pemikiran 
tentang pembaharuan dalam Islam. 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
858 

 

Universitas Chicago merupakan tempatnya menelurkan banyak karya. 
Tempat ini juga yang menjadi tempat persinggahan terakhirnya sampai ia wafat 
pada tanggal 26 Juli 1988, akibat dari serangan jantung. Selama 18 tahun 
terakhirnya, selain mengajar di Universitas Chicago, ia juga sering diminta 
memberikan kuliah di universitas lain. Rahman menjadi Muslim pertama 
penerima medali Giorgio Levi Della Vida, yang melambangkan puncak 
prestasi dalam bidang studi peradaban Islam dari Gustave E. Von Grunebaum 
Center for Near Eastern Studies UCLA. 
 
Metodologi Hermeneutika Fazlur Rahman 

Metodologi tafsir al-Qur'an Fazlur Rahman dinisbatkan dengan 
hermenutika, bukan tafsir bukan pula takwil dalam pengertian konvensional 
sebagaimana lazim dipakai oleh para penafsir al-Qur'an. Hal ini terlihat dalam 
langkah kinerja metode yang diusungnya, yakni metode double movement atau 
metode gerakan ganda yang ditawarkan dalam karyanya dengan judul Islam & 
Modernity pada tahun 1982 (Rahman, 1982). 

Metode double movement yang ditawarkan Fazlur Rahman terpengaruh 
oleh Emilio Betti (w. 1968 M). Hal ini dikatakan oleh Ebrahim Moosa di dalam 
pengatarnya dalam karya terakhir Fazlur Rahman "Revival and Reform in 
Islam" yang juga disunting olehnya dan diterbitkan pada tahun 2000, dia 
menjelaskan bahwa "Rahman lebih memilih filosof Italia Emilio Betti 
ketimbang Gadamer dan sebuah penelitian memperlihatkan pengaruh sarjana 
Italia terhadap metode double movement-nya Fazlur Rahman" (Rahman, 
2000). Rahman cenderung kepada aliran objektif Betti yang sangat concern 
terhadap interpretasi yang objektif. Menurut Betti yang dikutip oleh Abd A'la, 
bahwa interpretasi merupakan sarana dalam memahami. Dalam kaitannya 
dengan itu, interpretasi objektif akan membantu mengatasi kendala pemahaman 
dan memberikan ketepatan kembali dari pikiran objektif yang ada pada subjek 
lain. 

Betti memberikan penekanan empat aspek penting yang bersifat teoritis 
yang harus ada dalam proses penafsiran dalam upaya melakukan interpretasi 
objektif dan pemahaman yang utuh, yaitu: 
a) Aspek filologi, yaitu rekonstruksi terhadap koherensi suatu ungkapan dari 

sisi gramatikal dan logika. Aspek ini bernilai efektif dalam usaha 
memahami secara permanen simbol-simbol yang ada (teks, angka, dsb).  

b) Aspek kritis, yaitu sebuah kegiatan yang dihadapkan pada suatu keadaan 
dan memerlukan sebuah sikap bertanya, misalnya pada pernyataan-
pernyataan yang tidak logis atau adanya gap dalam sekumpulan argumen 
yang muncul. 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
859 

 

c) Aspek psikologis, yaitu ketika penafsir meletakkan dirinya dalam diri 
pengarang dan memahami serta menciptakan kembali personalitas dan 
posisi intelektual si pengarang. 

d) Aspek morfologi-teknis. Yang bertujuan untuk memahami makna dari kata 
yang bersifat mental-objektif dalam relasinya dengan logika partikular dan 
prinsip-prinsip yang digunakannya. Pada sisi ini, objek dipandang dengan 
apa adanya tanpa dikaitkan dengan sifat atau faktor-faktor eksternal. 

Jadi menurut Betti, suatu interpretasi hendaknya bersifat gerakan penafsiran 
yang melibatkan aspek kebahasaan, latar belakang historis dan pengenalan 
terhadap si pengarang secara bersama-sama. Melalui pendekatan ini, hasil 
interpretasi yang relatif objektif sangat mungkin untuk dicapai. 

Dari uraian tentang proses penafsiran yang dikemukakan Betti, terdapat 
benang merah yang terjadi antara Betti pada satu pihak dan Fazlur Rahman 
pada lain pihak yang menjadi tampak secara nyata. Fazlur Rahman sama seperti 
filsof dan juga tokoh hermeneutika asal Italia itu, yakin bahwa makna suatu 
teks atau preseden masa lalu, situasi sekarang dan tradisi yang menyertainya, 
dapat diketahui secara objektif. 
Metode Gerakan Ganda (Double Movement) 

Metode tafsir yang terkenal diusung Rahman adalah metode double 
movement atau metode gerakan ganda yaitu metode yang bergerak dari situasi 
sekarang ke masa al-Qur'an diturunkan dan kembali lagi ke masa kini. Metode 
ini menjadi metode andalannya dalam menyikapi persoalan-persoalan hukum 
dan sosial yang sedang terjadi atau berkembang (Rahman, 1982). Dalam 
metode ini penekanannya ialah pentingnya untuk membedakan antara legal 
spesifik dengan ideal moral atau tujuan-tujuan moral yang hendak dicapai al-
Qur'an dengan menekankan pada pendekatan sosio-historis yang melingkupi 
ayat al-Qur'an (Rahman, 1982). 

Yang dimaksud ideal moral al-Qur'an adalah tujuan dasar moral yang 
dipesankan al-Qur'an, sedangkan legal spesifiknya adalah ketentuan-ketentuan 
hukum yang ditetapkan secara khusus. Ideal moral al-Qur'an lebih patut 
diterapkan ketimbang ketentuan legal spesifiknya. Sebab, ideal moral bersifat 
universal. Pada tataran ini al-Qur'an dianggap berlaku untuk setiap masa dan 
tempat. Al-Qur'an juga dipandang elastis dan fleksibel. Sedangkan legal 
spesifiknya lebih bersifat partikular. Hukum yang terumus secara tekstual 
disesuaikan dengan kondisi masa dan tempat. 

Dalam metode gerakan ganda atau double movement-nya Fazlur 
Rahman, sesuai dengan namanya, metode ini memiliki dua gerakan, yaitu dari 
situasi sekarang ke masa al-Qur'an diturunkan dan kembali lagi ke masa kini. 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
860 

 

Menurut Rahman, pada gerakan pertama terdiri dari 2 langkah yang harus 
ditempuh yaitu (Rahman, 1982): 

Langkah pertama, seseorang harus memahami arti atau makna dari suatu 
pernyataan al-Qur'an tertentu dengan mengkaji situasi atau problem historis di 
mana pernyataan al-Qur'an tersebut merupakan jawabannya. Jadi, langkah 
pertama dari gerakan yang pertama ini adalah memahami makna al-Qur'an 
sebagai suatu keseluruhan di samping dalam batas-batas ajaran-ajaran khusus 
yang merupakan respon terhadap situasi-situasi khusus. 

Langkah kedua, menggeneralisasikan jawaban-jawaban spesifik tersebut 
dan menyatakannya sebagai pernyataan-pernyataan yang memiliki tujuan-
tujuan moral-sosial umum yang dapat disaring dari ayat-ayat spesifik dalam 
ruang lingkup latar belakang sosio-historis dan ratio legis ('illat hukum) yang 
sering dinyatakan. 

Adapun gerakan kedua menurut Rahman merupakan sebuah proses yang 
berangkat dari pandangan umum ke pandangan spesifik yang harus dirumuskan 
dan direalisasikan ke masa sekarang. Maksudnya, pandangan yang umum 
tersebut harus diwujudkan dalam konteks sosio-historis konkret masa sekarang. 
Dan ini sekali lagi memerlukan pengkajian teliti terhadap situasi sekarang dan 
analisis berbagai unsur komponennya. Sehingga, didapatkan penilaian terhadap 
situasi mutakhir dan dapat mengubah yang sekarang sejauh yang diperlukan 
dan sehingga bisa didapatkan penentuan prioritas-prioritas baru untuk bisa 
mengimplementasikan nilai-nilai al-Qur'an secara baru pula (Rahman, 1982). 

Untuk memahami gerakan yang kedua ini diperlukan kecermatan. 
Namun, sepertinya Rahman tidak menguraikan hubungan sosial dan intelektual 
dari analisis ini, tetapi terlihat di sini diperlukan ilmu-ilmu sosial modern dan 
humaniora. Karenanya, ia mendukung ilmu-ilmu tersebut, agar orang yang 
menguasai ilmu-ilmu itu semestinya juga membekali dirinya dengan 
pengetahuan sejarah yang baik. 

 
Metode Sintesis Logis 

Tidak hanya metode gerakan ganda yang diusung Rahman dalam 
melakukan interpretasi terhadap al-Qur'an, melainkan ia juga menggunakan 
metode sintetik logis yaitu dengan cara mensintesakan tema-tema dalam al-
Qur'an secara logis daripada kronologis, di mana al-Qur'an dibiarkan bicara 
sendiri dan penafsirannya dilakukan untuk membuat jalinan di antara konsep-
konsep yang berbeda (Rahman, 1980). 

Upaya mensintesakan berbagai tema yang bersifat logis adalah prosedur 
yang digunakan oleh Rahman dalam membahas beberapa tema dari ayat-ayat 
al-Qur'an. perkataan sintesa ini dikemukakannya sendiri ketika menghadapi 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
861 

 

tema-tema penting, maka ia mengatakannya, "the procedure used for 
synthesizing themes is logical rather than chronological", di samping itu ia juga 
berkeyakinan bahwa "this synthetic exposition is the only way to give a reader 
a genuine taste of the Qur'an". Intinya adalah upaya mensintesiskan beberapa 
tema dari ayat-ayat al-Qur'an yang bersifat logis merupakan "penyajian padu" 
(synthetic exposition) yang diyakininya sebagai satu-satunya cara untuk 
memberikan suatu kehendak al-Qur'an yang sejati kepada para pembacanya. 

Metode sintesis logis ini berbeda dengan metode double movement atau 
gerakan ganda. Alasan mendasarnya ialah Rahman yang sangat menginginkan 
sebuah metode interpretasi sistematis, berhasil mengusung sebuah metode 
interpretasi al-Qur'an yang dengan pendekatan kronologis, akan tetapi pada 
aspek-aspek metafisis-teologis memiliki wilayah yang berbeda. Untuk itu 
dibutuhkan sebuah metode lain untuk menyelesaikan problem tersebut dan 
Rahman mengungapkan bahwa metode yang tepat untuk tema tersebut adalah 
sebuah metode sintesis tematik yang bersifat logis yang menghasilkan 
pandangan al-Qur'an dengan penyajian yang padu, atau bisa disebut dengan 
metode sintesis logis. Dengan metode inilah Rahman berkeyakinan mampu 
untuk menyelesaikan problematis ayat-ayat terkait dengan tema-tema 
metafisis-teologis (Rahman, 1980). 

Secara sederhananya, sintesis logis adalah pendekatan yang membahas 
suatu tema (metafisis-teologis) dengan cara mengevaluasi ayat-ayat yang 
berhubungan dengan tema yang dibahas atau tema-tema yang relevan dengan 
tema yang dibahas. Di sini aspek keterpaduan wahyu sangat jelas ditekankan. 
Maka dengan pendekatan sintesis logis ini, ketika membahas suatu tema 
tertentu, diharuskan untuk mengaitkan tema tersebut dengan tema-tema yang 
relevan dengannya. 

Sebagai yang dicontohkan Rahman, yang dipilih adalah tema Tuhan. 
Untuk membahas tema ini, tidak semata-mata membahas Tuhan saja, tetapi 
mengaitkan tema Tuhan ini dengan tema yang berhubungan dengannya, 
misalnya tema-tema kemakhlukan. Pengandaiannya adalah sebagai Tuhan 
tentu memiliki hamba, sebagai Khālik tentu memiliki makhluk. Dalam hal ini 
ada keterkaitan logis antara tema Tuhan dengan tema manusia, tema alam, tema 
malaikat, tema jin, setan, atau tema iblis. Demikian juga sebaliknya, ketika 
membahas salah satu tema tentang kemakhlukan pembahasan tentang Tuhan 
mutlak disertakan. 

Untuk mempermudah dan memperjelas tata kerja metode sintesis logis 
ini, menurut Sa'dullah, ada beberapa langkah yang harus ditempuh, yakni 
sebagai berikut: 
1. Menetapkan suatu tema tertentu yang akan diteliti dari ayat-ayat al-Qur’an. 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
862 

 

2. Menghimpun ayat-ayat tersebut yang memuat esensi makna mengenai 
tema yang telah ditetapkan. 

3. Menyusun hubungan (correlation) secara urut antar-tema dari beberapa 
ayat – yang memuat esensi makna suatu tema itu– yang mengarah pada satu 
tema besar atau suatu tema besar yang dipilih menyusun hubungan dengan 
tema- tema yang berkaitan dengan tema tersebut, contoh: tema Tuhan 
berkaitan dengan makhluknya yaitu manusia, alam semesta, malaikat, dan 
lain sebagainya. Dengan anggapan bahwa pencipta pasti memiliki yang 
diciptakan. Begitu juga sebaliknya. 

4. Memahami struktur logis tentang tema mulai dari satu ayat, beberapa ayat 
hingga himpunan ayat-ayat yang menampilkan tema besar 

5. Menyusun pembahasan dengan menggunakan analisis bahasa melalui 
penalaran yang logis. 

Jika dilihat ke dalam keilmuan tafsir yang ada, pendekatan sintesis logis ini 
terlihat memiliki kemiripan dengan metode Tafsir Mauḍu'I, yakni metode 
penafsiran yang mengkaji ayat-ayat al-Qur'an sesuai dengan tema yang telah 
ditetapkan. Semua ayat yang berkaitan dengan tema dihimpun lalu dikaji dari 
berbagai aspeknya, misalnya dari aspek asbab nuzul, kosa kata, dan sebagainya. 
Rahman tentu tidak sedang menawarkan metode tafsir ini, sebab dia justru 
mengkritisi ilmu tafsir yang menurutnya mengabaikan aspek keterpaduan ayat-
ayat atau keterpaduan tema-tema yang relevan. Metode Tafsir Mauḍu'I, meski 
telah mengadakan evaluasi atas ayat-ayat, namun masih terkungkung dengan 
satu tema yang dibahas. Keterkaitan antar tema-tema yang relevan masih belum 
diusahakan di dalamnya. 

Misalnya saja, ketika metode Mauḍu'I dioperasikan membahas tema tentang 
Tuhan, maka hanya mengumpulkan ayat-ayat yang berbicara tentang Tuhan 
saja, tanpa mengaitkannya dengan berbagai konsep atau tema yang mendukung 
keutuhan pandangan al-Qur'an tentang Tuhan. Berbeda dengan operasi dari 
pendekatan sintesis logis mengandaikan terlibatnya seluruh tema yang 
mendukung keutuhan tersebut. 

Dua metodologi yang telah disebutkan sebelumnya (metode double 
movement dan metode sintesis logis) sengaja dibedakan oleh Rahman karena 
di dalam al-Qur'an sendiri terdiri dari dua jenis ayat, yaitu jenis pertama, ayat-
ayat tentang sosial atau kemanusiaan dan yang kedua, ayat-ayat tentang teologi, 
metafisika, dan eskatologi. Selanjutnya, akan diuraikan contoh penerapan dari 
dua metode ini masing-masing. 
Contoh Penerapan Atau Aplikasi Metode Gerakan Ganda (Double 
Movement) 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
863 

 

Penulis akan uraikan aplikasi metode gerakan ganda yang pernah 
dicontohkan oleh Fazlur Rahman. Rahman mengangkat masalah tentang 
"poligami" di dalam al-Qur'an yang dirasa perlu dikaji ulang agar mendapatkan 
misi al-Qur'an yang sebenarnya. Hal ini dijelaskan oleh Rahman di dalam 
karyanya "Major Themes of The Qur'an". Walaupun dalam karya ini 
perumusan dengan istilah double movement belum dikemukakannya, namun 
Rahman sudah melakukannya terlebih dahulu dalam berbagai kasus, misalnya 
kasus-kasus yang terhimpun di dalam bab "Man in Society" yang mana masalah 
poligami terdapat di dalamnya. Dan tema tentang Manusia dengan segala 
permasalahannya merupakan ayat yang kaitannya pada aspek hukum dan sosial 
(Rahman, 1980). 

Ayat al-Qur'an yang biasa dijadikan rujukan kebolehan poligami dan 
yang dibahas Rahman adalah QS. An-Nisāʹ[4]:3, Allah SWT berfirman: 

 
 ثَلُٰثوَ ىنْٰثمَ ءِاۤسَِّنلا نَمِّ مْكَُل بَاطَ امَ اوْحُكِنْاَف ىمٰتَٰیلْا ىفِ اوْطُسِقُْت َّلاَا مُْتفْخِ نْاِوَ
 اۗوُْلوُْعَت َّلاَا ىنٰٓدَْا كَلِذٰ ۗ مْكُُنامَیَْا تْكََلمَ امَ وَْاً ةَدحِاوََف اوُْلدِعَْت َّلاَا مُْتفْخِ نْاَِف ۚ عَبٰرُوَ

Artinya: “Jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku adil terhadap (hak-
hak) perempuan yatim (bilamana kamu menikahinya), nikahilah perempuan 
(lain) yang kamu senangi: dua, tiga, atau empat. Akan tetapi, jika kamu 
khawatir tidak akan mampu berlaku adil, (nikahilah) seorang saja atau hamba 
sahaya perempuan yang kamu miliki. Yang demikian itu lebih dekat untuk tidak 
berbuat zalim.” 
 

Mengenai ayat ini, Rahman tidak langsung memberikan komentarnya, 
melainkan Rahman merujuk pada ayat sebelumya yaitu QS. An-Nisāʹ[4]:2. 
Rahman memandang bahwa dalam ayat ini Allah mengutuk para wali dari 
anak-anak yatim yang menyelewengkan harta kekayaannya. Dan Rahman 
mengungkapkan bahwa tema tentang larangan memakan harta anak yatim ini 
juga telah dijelaskan al-Qur'an ketika di kota Mekkah (QS. Al-An'am[6]: 152, 
QS. Al-Isrāʹ[17]:34), dan kemudian lebih ditekankan pada saat di Madinah (QS. 
Al-Baqarah[2]:220, QS. An-Nisāʹ[4]:2, 6, 10, 127), ayat yang berhubungan 
dengan kesejahteraan anak yatim secara garis besar telah dikemukakan al-
Qur'an dalam QS. Al-Baqarah[2]:83, 177, 215, QS. An-Nisāʹ[4]:8, 36, QS. Al-
Fajr[89]:17, QS. Aḍ-Ḍuḥā[93]:9, QS. Al-Ma'ūn[107]:2. 

Rahman menambahkan, bahwa kemudian al-Qur'an mengatakan agar 
tidak menyelewengkan harta benda anak-anak perempuan yatim, para wali 
tersebut boleh mengawini sampai empat orang di antara mereka, dengan catatan 
mereka dapat berlaku dengan adil. Kebenaran penafsiran ini di dalam surah 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
864 

 

yang sama didukung oleh keterangan yang mungkin lebih dahulu diturunkan 
daripada QS. An-Nisāʹ[4]:3 ini, yaitu An-Nisāʹ[4]:127 (Rahman, 1980), Allah 
berfirman: 

 ىمَتَٰی يْفِ بِتٰكِلْا ىفِ مْكُیَْلعَ ىلْٰتُی امَوَۙ َّنھِیْفِ مْكُیْتِفُْیُ ّٰ\ لُِق ءِۗاۤسَِّنلا ىفِ كََنوُْتفَْتسَْیوَ
 نَمِ نَیْفِعَضَْتسْمُلْاوَ َّنھُوْحُكِنَْت نَْا نَوُْبغَرَْتوَ َّنھَُل بَتِكُ امَ َّنھَُنوُْتؤُْت لاَ يْتِّٰلا ءِاۤسَِّنلا
 امًیْلِعَ ھٖبِ نَاكََ ّٰ\ َّناَِف رٍیْخَ نْمِ اوُْلعَفَْت امَوَۗ طِسْقِلْابِ ىمٰتَٰیلْلِ اوْمُوُْقَت نَْاوَ نِۙاَدلْوِلْا

Artinya: “Mereka meminta fatwa kepada engkau (Nabi Muhammad) tentang 
perempuan. Katakanlah, “Allah memberi fatwa kepadamu tentang mereka, dan 
apa yang dibacakan kepadamu dalam Al-Qur’an tentang para perempuan yatim 
yang tidak kamu berikan sesuatu (maskawin) yang ditetapkan untuk mereka, 
sedangkan kamu ingin menikahi mereka, serta (tentang) anak-anak yang tidak 
berdaya. (Allah juga memberi fatwa kepadamu) untuk mengurus anak-anak 
yatim secara adil. Kebajikan apa pun yang kamu kerjakan, sesungguhnya Allah 
Maha Mengetahuinya.” 

Menurut pandangan Rahman, bahwa keterangan ini ayat di atas 
menunjukkan bahwa masalah ini timbul di dalam konteks perempuan-
perempuan yatim, tetapi al-Qur'an juga mengatakan pada ayat berikutnya di 
surah yang sama, QS. An-Nisāʹ[4]:129, "sekalipun kalian ingin melakukannya, 
kalian tidak akan dapat berlaku adil kepada perempuan" (Rahman, 1980). 

Langkah yang dilakukan Rahman di atas ialah melacak rekaman historis 
mengenai An-Nisāʹ[4]:3 dengan berfokus pada perempuan yatim yang tertera 
dalam ayat tersebut ketimbang dengan fokus kebolehan memiliki isteri sampai 
dengan empat orang. Sebelum memberikan komentar tentang An-Nisāʹ[4]:3, 
Rahman terlebih dahulu melakukan munāsabah pada ayat sebelumnya yakni 
QS. An-Nisāʹ[4]:2, lalu mengumpulkan ayat-ayat yang menjadi fokus tema 
yaitu mengenai anak yatim serta mengkorelasikannya. Karena bagi Rahman 
QS. An-Nisāʹ[4]:3 fokus utamanya berkenaan dengan konteks perempuan 
yatim atau anak yatim. Hal ini hemat penulis, Rahman telah melakukan bagian 
dari langkah pertama dari gerakan pertama metode gerakan ganda atau double 
movement. 

Selanjutnya Rahman memberikan pembedaan antara legal spesifik 
dengan ideal moral al-Qur'an terkait dengan QS. An-Nisāʹ[4]:3. Dia 
berpendapat bahwa izin berpoligami itu merupakan legal spesifik atau 
hukumnya, sedangkan ideal moral yang hendak dituju yaitu tidak 
menganjurkan poligami, justru memerintahkan sebaliknya, yakni monogami. 
Penulis berasumsi di sini Rahman telah melakukan langkah kedua dari gerakan 
pertama metode gerakan ganda atau double movement-nya (Rahman, 1980). 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
865 

 

Terkait dengan ideal moral, menurut Rahman untuk mencapai ideal moral 
ini harus diperjuangkan oleh masyarakat, karena poligami tidak bisa 
dihilangkan begitu saja dan sudah menjadi praktik yang telah lama dijalankan. 
Al-Qur'an menerima ketentuan hukum beristeri lebih dari satu (dua, tiga atau 
empat) karena ketidakmungkinan menghapus praktik poligami secara tuntas 
seketika itu juga, mengingat praktik poligami atau beristeri lebih dari satu sudah 
ada jauh sebelum Islam datang dan menjadi tradisi di kalangan masyarakat 
Arab. Praktik ini terus dipelihara hingga al-Qur'an datang, seolah membenarkan 
praktik tersebut. Padahal, yang dipesankan secara substansinya oleh al-Qur'an 
ialah monogami. 

Jadi, menurut Rahman ideal moral al-Qur'an terkait poligami ini pada 
masa abad ketujuh ketika itu, harus berkompromi dengan kondisi aktual 
masyarakat khususnya masyarakat Arab pada masa itu. karena poligami ketika 
itu masih berakar kuat dalam masyarakat, sehingga secara legal tidak bisa 
dicabut seketika. Dengan demikian, ideal moral al-Qur'an itu harus 
berkompromi dan disesuaikan dengan kondisi aktual masyarakat, artinya, 
tujuan moral umum al-Qur'an ini harus diterapkan dalam konteks sosio-historis 
saat ini setelah mengadakan kajian yang cermat terhadap situasi masa kini, 
sehingga dapat dinilai dan diubah sejauh yang diperlukan. 

Dari uraian di atas mengenai contoh dan cara kerja metode double 
movement Fazlur Rahman terkait bahasan poligami, dapat dilihat legal spesifik 
dalam QS. An-Nisāʹ[4]:3 dengan menelusuri latar belakang kronologis ayat, 
terungkap bahwa kebolehan berpoligami adalah sebuah legal spesifik yang ada 
dan tidak dapat dihindari, akan tetapi tujuan moral al-Qur'an dalam bahasa 
Fazlur Rahman yakni ideal moral al-Qur'an itu justru bukan poligami, 
melainkan monogami. Dan ideal moral tersebut tidak bisa serta merta 
diterapkan dengan begitu saja, melainkan mesti dikompromikan serta 
disesuaikan dengan situasi aktual sosial masyarakat masa kini, oleh sebab itu 
dalam ungkapan Rahman sebelumnya yakni harus diperjuangkan oleh 
masyarakat, hemat penulis harus disesuaikan dengan sosial masyarakat ketika 
sudah siap. 
Contoh Penerapan Atau Aplikasi Metode Sintesis Logis 
 Di samping aspek hukum dan sosial, aspek metafisika juga tak luput dari 
perhatian Rahman. Pembahasan seperti tentang Tuhan yang menjadi fokus 
kajian yang dikaji Rahman. Mengapa hal ini menjadi penting, karena bahasan 
metafisika yang selama ini berkembang, walaupun telah disentuh melalui 
pembahasan kritis dan ilmiah, tetapi tetap tidak membuahkan hasil yang 
signifikan bagi dunia Islam. Selanjutnya akan dibahas cara kerja metode 
Sintesis Logis dengan pembahasan tema tentang Tuhan. 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
866 

 

Pembahasan Rahman tentang Tuhan meniscayakan pembahasan tentang 
makhluk-nya, terutama pembahasan tentang manusia dan alam semesta. Ada 
keterkaitan logis di dalamnya lantaran ketika sebagian orang memahami 
konsep-konsep ini secara tidak utuh maka akan terjadi mis-interpretasi. Mis-
interpretasi inilah yang melatarbelakangi rumusan Rahman dalam hal ini. 
Rumusan ketuhanan Rahman hendak merespon interpretasi Barat dan Muslim. 
Pertama, terhadap interpretasi Barat. Banyak di antara mereka menggambarkan 
ketuhanan di dalam al-Qur'an sebagai suatu kosentrasi kekuatan semata, 
bahkan sebagai kekuatan yang kejam atau disebut sebagai raja yang dzalim. 

Kedua, terhadap interpretasi kalangan ulama: (a) Kalangan Mu'tazilah 
dan Asy'ariyyah yang telah mereduksi makna perhubungan Tuhan dan 
manusia. Mu'tazilah memberi peran yang sangat besar kepada manusia dan 
menyangkal peran Tuhan, sehingga manusia benar-benar tampak bertanggung 
jawab, sedangkan Asy'ariyyah memandang manusia tidak memiliki kekuatan 
sama sekali, sehingga Allah tampak tetap sebagai "Yang Maha Kuasa". 
Kemudian, (b) kalangan sufi ortodoks telah menganut konsep Panteisme, 
paham bahwa semua adalah Tuhan. 

Untuk melihat jawaban Rahman atas kritisismenya, terlebih dahulu 
dipaparkan bahwa, berbagai argumentasi yang biasanya dipakai para filsuf 
untuk membuktikan adanya Tuhan, tidak diapresiasi oleh Rahman. Sebab 
menurutnya al-Qur'an sudah sedemikian gamblang menyerukan kepada 
manusia agar senantiasa beriman kepada Tuhan. Hal ini terdapat dalam QS. 
Maidah[5]: 94, QS. Al-Anbiya[21]: 49, QS. Fāṭir [35]: 18, QS. Yāsīn[36]: 11, 
QS. Qāf[50]: 33, QS. Al-Ḥadīd[57]: 25 (Rahman, 1980). 

Upaya kaum filsuf dan teolog untuk membuktikan adanya Tuhan dengan 
cara memaparkan bukti-bukti teologis yang panjang tidaklah diperlukan. Yang 
diperlukan adalah bagaimana membuat semua manusia beriman dengan 
mengalihkan perhatiannya kepada berbagai fakta yang jelas dan mengubah 
fakta-fakta itu menjadi hal-hal yang mengingatkan mereka kepada eksistensi 
Tuhan. Konsepsi ini pula yang selanjutnya mendasari al-Qur'an untuk 
menamakan dirinya sebagai sebuah peringatan. 

Sebagai sebuah peringatan, ada tiga hal yang sering ditekankan al-Qur'an 
sebagai upaya memberi peringatan kepada manusia: (a) segala sesuatu selain 
Tuhan tergantung kepada Tuhan, (b) Tuhan adalah Maha Pengasih, dan (c) 
aspek-aspek ini mensyaratkan hubungan yang tepat antara Tuhan dan manusia, 
hubungan yang dipertuan dan hamba-Nya, yang pada akhirnya 
mengkonsekuensikan hubungan yang tepat pula di antara sesama manusia. 

Pertanyaan selanjutnya, mengapa Tuhan diperlukan, jawabannya adalah 
karena manusia ataupun alam bergantung kepada Tuhan. Sesuatu yang 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
867 

 

tergantung, tidak dapat dibayangkan tanpa adanya tempat ia bergantung. 
Sebagai ciptaan Tuhan, alam semesta adalah sebuah struktur yang kokoh dan 
terpadu tanpa celah dan retak, yang bekerja menurut hukumnya sendiri yang 
bersumber dari Tuhan. Alam semesta bersifat otonom, tapi juga tidak otokratis 
karena dalam dirinya tidak ada jaminan terhadap dirinya sendiri, 
ketergantungan ini tidak dapat menerangkan dirinya sendiri, ketergantungan itu 
diperlukan. 

Ketergantungan antara dua makhluk ini berbeda. Manusia memiliki akal. 
Manusia dibebankan pada tanggung jawab. Karena itu, dalam proses 
ketergantungannya, manusia diperintahkan untuk merenungi dari mana dan 
bagaimana alam semesta ini. Jika perintah ini dipenuhi, manusia akan menemui 
Tuhan. Pernyataan ini bukan merupakan bukti terhadap eksistensi Tuhan, 
karena menurut al-Qur'an, jika engkau tidak menemui Tuhan, maka engkau 
tidak dapat membuktikan eksistensi-Nya. Al-Qur'an mengatakan: "satu-
satunya jalan yang benar adalah jalan menuju kepada Allah (semua) jalan yang 
lain adalah menyesatkan" QS. An-Nahl[16]: 19 (Rahman, 1980). 

Konsep relativistik yang menafikan kebenaran mutlak ditolak oleh 
Rahman. Sebab walaupun ada pernyataan al-Qur'an bahwa semua jalan yang 
ditempuh manusia tidak dapat menunjukkan kebenaran tentang Tuhan, tapi ada 
sebuah jalan lurus yang mengakhiri persoalan ini, yaitu jalan menuju Tuhan, 
sementara jalan yang selain itu adalah menyimpang. Untuk itu manusia 
dianjurkan selalu merenungi penciptaannya. Implikasi yang dicapai dari proses 
perenungan ini, manusia akan memperoleh pemahaman, sehingga ekistensi 
Tuhan tidak lagi diyakini sebagai sesuatu yang tidak masuk akal, tetapi berubah 
menjadi Kebenaran Tertinggi. Bagi Rahman, Tuhan adalah dimensi yang 
memungkinkan adanya dimensi lain, Dia memberikan arti dan kehidupan 
kepada setiap sesuatu. Dia serba meliputi, secara harfiah Dia adalah tak 
terhingga dan hanya Dia sajalah yang tak terhingga. Di dalam kehidupan, setiap 
sesuatu yang selain dari pada Dia, terlihat tanda keterhinggaannya dan tanda 
bahwa ia adalah ciptaan Tuhan. Rahman juga mengutip QS. Ar-Rahmān[55]: 
26-27, "semua akan binasa (termasuk alam semesta), kecuali Pemilik 
Keagungan" (Rahman, 1980). 

Setelah membantah teori relativitas Rahman menyetujui adanya hukum 
sebab-akibat. Menurut Rahman, "Alam terjalin dengan sempurna dan bekerja 
sesuai dengn hukum yang telah ditetapkan oleh Allah kepadanya, maka jelas 
sekali ada hukum "sebab-akibat yang alamiah". Sesungguhnya al-Qur'an 
mengakui adanya hukum "sebab-akibat yang alamiah" ini. Meski begitu, bukan 
berarti antara Tuhan dengan alam semesta atau Tuhan dengan manusia ada 
"persaingan" dan fungsi-fungsi yang saling bertentangan. Tanpa aktivitas 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
868 

 

Tuhan, maka aktivitas alam dan manusia menjadi sesat, liar, dan sia-sia 
(Rahman, 1980). 

Tuhan diekspresikan melalui penciptaan, pemeliharaan, dan rezeki yang 
Ia berikan kepada makhluk-Nya, terutama sekali dan yang terpenting adalah 
manusia. penciptaan manusia dan penciptaan alam untuk manusia adalah 
bentuk kemurahan Allah yang paling sedia kala. Oleh sebab itu, kekuasaan, 
penciptaan, dan kepengasihan-Nya selain sama-sama luas juga saling meliputi 
dan identik. 

Manusia bisa secara bebas melakukan perbuatan baik ataupun buruk, 
amal atau dosa. Dalam hal ini manusia menghadapi ujian yang amat berat. 
Untuk itu kasih Allah ditampakkan dengan mengutus para Rasul, mewahyukan 
kitab-kitab-Nya, dan memberikan petunjuk (hidayah). Petunjuk ini sejak sedia 
kala sudah ditanamkan dalam diri manusia dalam bentuk pengetahuan untuk 
membedakan kebaikan dan kejahatan, yang oleh al-Qur'an disebut dengan 
taqwā, karena manusia telah mengucapkan ikrar untuk mengakui Allah sebagai 
Tuhannya. Semua ini jarang dipedulikan manusia, dan itulah sebabnya Allah 
mewahyukan risalah-Nya, karena aspek moral dan tingkah lakunya, manusia 
menjadi mudah tergelincir. 

Al-Qur'an memang sering membuat pernyataan-pernyataan bahwa Allah 
memberi petunjuk kepada orang-orang yang dikehendaki-Nya, atau bahwa 
Allah telah menutup hati orang-orang tertentu sehingga mereka tidak dapat 
memperoleh kebenaran, dan lain sebagainya, hal ini terdapat dalam QS. al-
Baqarah[2]: 17, 142, 213, 272, QS. Ibrāhīm[14]: 4, QS. An-Naḥl[16]: 93, QS. 
An-Nūr[24]: 35, QS. al-Qaṣaṣ[28]: 56, QS. Ar-Rūm[30]: 29, QS. Fāṭir[35]: 8. 
Tetapi yang lebih sering dinyatakan al-Qur'an adalah "Allah tidak memberi 
petunjuk kepada orang-orang dzalim", "Allah tidak memberi petunjuk kepada 
orang-orang yang melanggar batas", dan "Allah memberi petunjuk kepada 
orang-orang yang mendengar, tulus dan takut kepada-Nya", hal ini terdapat 
dalam QS. al-Baqarah[2]: 26, 258, 264, QS. Ali Imrān[3]: 86, Al-Maidah[5]: 
16, 51, 67, 108, Al-An'am[6]: 88, 144, At-Taubah[9]: 19, 21, 37, 80, 109, QS. 
Yūsuf[12]: 52, Ar-Ra'd[13]:27, An-Naḥl[16]: 37, 107, QS. al-Qaṣaṣ[28]: 50, 
Az-Zumar[39]: 3, Al-Mu'min[40]: 28, As-Syūrā[42]: 13, Al-Aḥqāf[46]: 10, 
As-Ṣaff[61]: 5, semua ayat ini memberikan indikasi bahwa karena 
perbuatannya sendirilah manusia memperoleh petunjuk atau malah kesesatan. 
Dengan demikian, pernyataan-pernyataan Barat yang menggambarkan 
ketuhanan dalam al-Qur'an sebagai sosok yang kejam atau zalim, bagi Rahman, 
jauh lebih buruk daripada takdir buta yang diyakini oleh orang-orang Arab pra-
Islam, lebih-lebih bila dibandingkan dengan ketuhanan dalam al-Qur'an itu 
Yang Maha Pencipta, Yang Maha Pengasih, dan Yang Mempunyai maksud 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
869 

 

dalam menciptakan alam semesta ini. Semua ini adalah bukti dan manifestasi 
dari rahmat Allah yang tidak terbatas. 

Namun ketidakterbatasan rahmat Allah ini sering pula dipahami secara 
keliru oleh kalangan teolog Asy'ariyyah. Kalangan ini menganggap bahwa 
penerimaan terhdap dominasi peranan rahmat Tuhan akan sangat menentukan 
seseorang untuk dianggap sebagai mengakui kemahakuasaan Tuhan. Konsepsi 
Asy'ariyyah ini pada gilirannya mengakui konsep predestinasi (takdir). 
Gagasan populer mengenai takdir yang mengandung makna suatu 
predeterminasi kejadian-kejadian, menurut Rahman, tidak ada kaitannya 
dengan al-Qur'an, tetapi gagasan ini merupakan impor dari luar. Konsepsi ini 
sudah muncul jauh sebelum Islam. 

Menurut Rahman, konsep predestinasi pra-Islam ini adalah konsep takdir 
buta, sebuah kekuatan buta yang mengukur atau menetapkan hal-hal yang tak 
dapat dikendalikan oleh manusia, terutama sekali terkait dengan kelahiran, 
rezeki, dan kematian. Karena itulah kemudian konsepsi ini diubah dan 
dimodifikasi oleh al-Qur'an menjadi konsep Tuhan Yang Maha Kuasa dan 
Pengasih ini, melalui kreativitas-Nya yang penuh kasih, memberikan "ukuran" 
kepada setiap sesuatu. 

Dalam mengakhiri persoalan dilematis posisi Tuhan ini, Rahman 
menyatakan bahwa terdapat suatu kehendak kreatif dan punya tujuan dari 
Tuhan. Maka pertanyaannya: apakah kehendak ini personal atau tidak? Imanen 
atau Transenden? Membangkitkan rasa takut atau rasa cinta? Kehendak Tuhan 
ini Maha Kuasa ataukah kehendak manusia juga kuasa di samping Kehendak 
Tertinggi itu? hal-hal demikian menurut Rahman, hendaknya disikapi dengan 
tidak membuat pembedaan-pembedaan tersebut secara ekstrem, tetapi 
menerima kedua sisi dari tiap pemisahan ini. karena keduanya sama-sama 
dibutuhkan oleh situasi manusia, dan karena Tuhan dalam al-Qur'an merupakan 
konsep fungsional dan pragmatis. 

Hubungan logis yang telah dilakukan Rahman didasarkan pada posisi al-
Qur'an sebagai subjek dalam menunjukkan cara untuk mengenal Tuhan melalui 
hubungannya dengan makhluknya, dalam hal ini, manusia dan alam semesta, 
yang menunjukkan ke arah Tuhan. Dengan demikian Rahman mencoba 
membuat analisa ayat-ayat al-Qur'an tentang regularitas, korespondensi, dan 
variasi-variasi yang berbanding di dalam fenomena keteraturan yang mana ini 
sebagai referensi, yang sesungguhnya ditunjukkan oleh Allah untuk 
menunjukkan adanya Tuhan. 

 
 
 



Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
870 

 

KESIMPULAN 
Pemikiran Fazlur Rahman dipengaruhi oleh dua latar belakang 

intelektual, yakni tradisional Pakistan dan modern Barat, yang membentuk 
sikap moderat, sintesis, dan metodis. Ia melihat al-Qur’an bukan sekadar 
dokumen hukum, melainkan pedoman moral yang harus dipahami secara 
dinamis sesuai perkembangan zaman. Rahman menggunakan hermeneutika 
sebagai pendekatan, bukan tafsir atau ta’wil, dengan metode double movement 
yang terinspirasi dari Emilio Betti dan hermeneutika objektif Barat. Dominasi 
Qur’ani sangat kuat dalam karya-karyanya, di mana hadis hanya digunakan 
untuk mendukung penafsiran ayat, sehingga berbeda dari ulama klasik yang 
lebih menekankan aspek tradisi. Karena itu, gelar “Qur’anik” yang disematkan 
kepadanya dianggap tepat. 

Dalam ranah hukum dan sosial, Rahman mengusung metode double 
movement atau gerakan ganda yang menekankan aspek sosio-historis-
kronologis, sementara dalam aspek metafisis-teologis ia mengembangkan 
metode sintesis-logis yang lebih tematis dan rasional, guna menghasilkan 
pandangan al-Qur’an yang komprehensif. Meski demikian, beberapa kritik 
seperti yang diajukan Abd A’la menilai pengabaian konteks sosio-historis pada 
ayat-ayat metafisis-teologis merupakan kelemahan, karena pesan ayat tidak 
dapat ditangkap utuh tanpa mempertimbangkan latar historisnya. Terlepas dari 
kritik tersebut, metodologi Rahman tetap memberi kontribusi penting dalam 
mengaktualisasikan nilai-nilai universal al-Qur’an agar relevan dengan 
kebutuhan masyarakat kontemporer, sekaligus membuka ruang dialog antara 
teks wahyu dan realitas sosial modern. 
 

REFERENSI 

Affandi, A. R. (2024). Missi al-Qur’an prespective Fazlur Rahman: Study of 
the verses of the Qur’an in the book Major Themes of the Qur’an 
approach maqāṣid al-Qur’ān. Studi Multidisipliner, 11(2), 299–314. 
https://doi.org/10.24952/multidisipliner.v11i2.13501 

Agustono, I., & Zain, N. S. S. (2023). Fazlur Rahman’s perspective on the 
concept of an Islamic state in the Qur’an. Al-Hikmah: Jurnal Studi 
Keislaman, 13(2), 63–75. https://doi.org/10.36835/hikmah.v13i2.874 

Ahmad, H. (2023). Mapping neo-modern and postmodern Qur’ānic reformist 
discourse in the intellectual legacy of Fazlur Rahman and Mohammed 
Arkoun. Religions, 14(5), 595. https://doi.org/10.3390/rel14050595 

Avionia, T., & Syahidin, S. (2024). Dinamika Agama Islam: Tantangan dan 
Transformasi dalam Konteks Kontemporer. Jurnal Budi Pekerti Agama 
Islam, 2(4), 107–114. 

Aziz, A. (2021). Fazlur Rahman’s double movement hermeneutics and its 

https://doi.org/10.24952/multidisipliner.v11i2.13501
https://doi.org/10.36835/hikmah.v13i2.874
https://doi.org/10.3390/rel14050595


Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
871 

 

relevance for contemporary Islamic thought. Al-Bayan: Journal of 
Qur’an and Hadith Studies, 19(2), 151–170. 
https://doi.org/10.1163/22321969-12340089 

Budiman, S., Wahyudin, W., Muhtarom, A., Budiarjo, B., & Sufyan, A. 
(2024). Metodologi penafsiran kontekstual Abdullah Saeed dalam Al-
Qur’an abad 21. Journal of Education Research, 5(1), 821–830. 

Habibah, N. F. (2024). The role of the Qur’an in the development of Islamic 
thought in contemporary era. Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al-Qur’an 
dan Tafsir, 5(1), 45–57. https://doi.org/10.55599/mushaf.v5i1.226 

Hakim, L. (2019). The methodology of Qur’anic interpretation in Fazlur 
Rahman’s thought. Jurnal Ushuluddin, 27(1), 45–60. 
https://doi.org/10.24014/jush.v27i1.5678 

Halimah, S., Luthfiah, N., Harahap, S. W., Ulfa, M., Irmi, R. F., Khadna, S. 
F., & Khairunnisah, W. (2024). Menjaga Moderasi Beragama di Era 
Digital: Tantangan dan Strategi Menghadapi Teknologi. Book Chapter 
of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society, 1(1), 43–63. 

Hidayat, A. (2020). Reaktualisasi pemikiran Fazlur Rahman tentang metode 
hermeneutika al-Qur’an. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, 
Pemikiran, dan Fenomena Agama, 21(2), 223–238. 
https://doi.org/10.19109/jia.v21i2.6530 

Jamil, M. (2023). Kontekstualisasi metode gerakan ganda Fazlur Rahman 
dalam studi tafsir kontemporer. Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan 
Hadis, 24(1), 77–92. https://doi.org/10.14421/qh.2023.24105 

Kahfi, M. R., & Ahmadi, A. (2021). Urgensitas Semantik Dalam Memahami 
Kandungan Al-Qur’an. Madinah: Jurnal Studi Islam, 8(2), 281–289. 

Mubarok, L. (2025). Kontekstualisasi Parenting Qur’ani Dalam Al-Qur’an: 
Studi Atas Hermeneutika Double Movement. UIN. KH Abdurrahman 
Wahid Pekalongan. 

Munir, M. (2021). Hermeneutika Qur’ani Fazlur Rahman: Sebuah pendekatan 
sosio-historis dalam tafsir. Al-Itqan: Journal of Islamic Sciences, 7(2), 
201–218. https://doi.org/10.47454/itqan.v7i2.345 

Nihayah, A. Z., Musahadi, Muhlis, & Rifqi, L. H. (2025). Critical study of 
bank interest using double movement hermeneutics from the perspective 
of Fazlur Rahman. IQTISHODUNA: Jurnal Ekonomi Islam, 14(1), 245–
260. https://doi.org/10.54471/iqtishoduna.v14i1.3912 

Nugroho, K. (2023). The influence of hermeneutics in double movement 
theory (critical analysis of Fazlurrahman’s interpretation methodology). 
Qist: Jurnal Ilmiah Islam dan Sosial, 3(2), 155–166. 
https://doi.org/10.23917/qist.v3i2.2531 

Rahmah, M. (2025). The double movement method from the perspective of 
Fazlur Rahman in comprehending hadith of the unsuccessful leadership 
of women. Jurnal Ushuluddin, 27(2), 132–144. 
https://doi.org/10.24014/Jush.v27i2.6719 

Rozaqa, A. (2023). Qur’anic hermeneutics and its applications by Fazlur 

https://doi.org/10.1163/22321969-12340089
https://doi.org/10.55599/mushaf.v5i1.226
https://doi.org/10.24014/jush.v27i1.5678
https://doi.org/10.19109/jia.v21i2.6530
https://doi.org/10.14421/qh.2023.24105
https://doi.org/10.47454/itqan.v7i2.345
https://doi.org/10.24014/Jush.v27i2.6719


Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman (Studi Pemikiran Fazlur Rahman dan 
Metodologi Hermeneutikanya) 

  
872 

 

Rahman. International Journal of Islamicate Social Studies, 1(2), 115–
124. https://doi.org/10.56799/ijiss.v1i2.18 

Rohman, A. (2020). Pemikiran Fazlur Rahman dalam kajian Al-Qur’an dan 
hadis (telaah kritis). Jurnal Progress, 8(1), 122–145. 

Rohman, M. (2020). Pemikiran Fazlur Rahman tentang metode tafsir al-
Qur’an. Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 21(1), 77–92. 
https://doi.org/10.14421/qh.2020.2101-05 

Sulaiman, F. (2020). The synthetic-logical method in Fazlur Rahman’s 
Qur’anic hermeneutics. International Journal of Islamic Thought, 17(1), 
1–10. https://doi.org/10.24035/ijit.17.2020.001 

Suryadi, A., Hidayat, R., & Nurkholis, A. (2025). Comparative study of 
contextual Islamic education Fazlur Rahman. Peradaban Journal of 
Religion and Society, 4(2), 217–232. 
https://doi.org/10.58999/peradaban.v4i2.365 

Usman, N. (2022). Revisiting Fazlur Rahman’s hermeneutical approaches to 
the Qur’an. QIJIS: Qudus International Journal of Islamic Studies, 
10(1), 55–74. https://doi.org/10.21043/qijis.v10i1.10023 

Widianingsih, A., & Ramadhani, N. S. (n.d.). Peran islam dalam menghadapi 
perubahan zaman: sebuah analisis dengan kearifan Islam. 

Zaprulkhan. (2017). Teori hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman. Jurnal 
Noura, 1(1), 22–47. 

Zikri, M. A., & Hasnah, R. (2024). Tafsir Al-Qur’an Dan Metode Penafsiran 
Al-Qur’an. Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 1(6). 

 
 
 
 

https://doi.org/10.56799/ijiss.v1i2.18
https://doi.org/10.14421/qh.2020.2101-05
https://doi.org/10.24035/ijit.17.2020.001
https://doi.org/10.58999/peradaban.v4i2.365
https://doi.org/10.21043/qijis.v10i1.10023

