
 

706 

 

Mutiara: Multidiciplinary Scientifict Journal 

Volume 2, Number 8 Agustus 2024 

p-ISSN 2988-7860 ; e-ISSN 2988-7992 

 

 

Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama 

di Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto) 

 

 

Hendrikus Gole, Raymundus I Made Sudhiarsa 

Sekolah Tinggi Filsafat Teologi Widya Sasana Malang, Indonesia 

Email: herigole@gmail.com, rsudhiarsa@gmail.com 

 
KEYWORDS                                                    ABSTRACT 

theology of dialogue; 

intolerance; religious 

discrimination. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KATA KUNCI 

teologi dialog; 

intoleransi; 

diskriminasi agama 

The role of dialogical theology in the context of religio us diversity in 

Indonesia is crucial. Dialogue is one of the ways to unite different religions. 

Only through dialogue and mutual learning processes can pave the way for 
religions to coexist in diversity, where people can get to know and understand 

each other in their differences. The focus of this study is on the Interreligious 

Dialogical Theology by Armada Riyanto, which emphasizes the harmony of 

religious communities, compatibility, and harmony in national life. Armada 
Riyanto stated that through interreligious dialogue, situations that can lead 

to prolonged suspicion and chaos can be mitigated. Therefore, to address 

such phenomena, healthy dialogue is necessary to foster understanding and 
respect in religious life. The aim of this study is to explore the important role 

of dialogical theology in addressing conflicts between religious communities 

in Indonesia. The methodology used in this study is literature review method 
based on books and scholarly articles relevant to this discourse. This study 

finds that every religious leader collaborates and teaches ethical values in 

religious life to create peace and harmony between religious communities. 

ABSTRAK 

Peran teologi dialogis dalam konteks keberagaman agama di Indonesia 

sangatlah penting. Dialog merupakan salah satu cara untuk menyatukan 

agama yang berbeda. Hanya melalui dialog dan proses saling belajar dapat 

membuka jalan bagi agama-agama untuk hidup berdampingan dalam 
keberagaman, dimana masyarakat dapat saling mengenal dan memahami 

perbedaan yang ada. Fokus kajian ini adalah Teologi Dialogis Antaragama 

karya Armada Riyanto yang menekankan pada keharmonisan umat beragama, 
keserasian, dan keharmonisan dalam kehidupan berbangsa. Armada Riyanto 

menyatakan, melalui dialog antaragama, situasi yang dapat menimbulkan 

kecurigaan berkepanjangan dan kekacauan dapat diredakan. Oleh karena itu, 
untuk menyikapi fenomena tersebut, diperlukan dialog yang sehat untuk 

menumbuhkan pemahaman dan rasa hormat dalam kehidupan beragama. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi peran penting teologi 

dialogis dalam mengatasi konflik antar umat beragama di Indonesia. 
Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kajian 

pustaka berdasarkan buku-buku dan artikel ilmiah yang relevan dengan 

wacana tersebut. Penelitian ini menemukan bahwa setiap pemuka agama 
berkolaborasi dan mengajarkan nilai-nilai etika dalam kehidupan beragama 

untuk menciptakan perdamaian dan kerukunan antar umat beragama. 

https://sostech.greenvest.co.id/index.php/sostech
mailto:herigole@gmail.com


Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto 

 

707 

 

 

  

 

 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia adalah bangsa yang memiliki keberagaman suku, budaya, ras, bahasa dan 

agama. Keberagaman agama di Indonesia menjadi kekayaan bagi seluruh masyarakat 

Indonesia. Meskipun keberagaman ini merupakan sumber kekayaan budaya, hal ini juga 

dapat menjadi tantangan bagi dialog antaragama. Salah satu hambatan dalam dialog 

antaragama adalah rasa kemenangan yang menyelimuti bahasa yang digunakan oleh 

beberapa kelompok agama (F. X. E. A. Riyanto, 2021). Triumphalisme mengacu pada 

sikap atau keyakinan bahwa agama atau kelompok seseorang lebih unggul dari yang lain, 

sering kali diungkapkan melalui bahasa dan sikap yang menekankan keunggulan 

keyakinan atau praktek seseorang. Hal ini, terlihat dari beberapa kelompok agama 

menggunakan bahasa yang menyiratkan bahwa agama mereka adalah satu-satunya jalan 

keselamatan yang benar dan bahwa mereka yang tidak menganut agamanya adalah sesat, 

kafir, inferior, atau bahkan jalan menuju neraka (Dey, 2018). 

Konflik antara Islam dan Kristen di Ambon tahun 1999 dan 2022 merupakan salah 

satu konflik yang menggerutu dan menyebabkan ribuan kematian dan cedera, yang secara 

signifikan berdampak pada hubungan antaragama di Indonesia. Di samping itu, tahun 2023 

mengalami konflik serupa yaitu pengusiran jemaat Kristen di Lampung dan Padang yang 

sedang beribadah di Gereja. Kasus ini terjadi pada hari Selasa, 15 Agustus 2023. Selain 

itu, pada 7 Mei 2024, masalah pembubaran Mahasiswa Katolik yang sedang berdoa 

Rosario di Tangerang Selatan. Untuk mengatasi konflik ini, penting mendorong upaya 

rekonsilisiasi dan penyembuhan luka yang dialami oleh korban. Hal ini dapat dilakukan 

melalui program dan inisiatif yang meningkatkan pemahaman, empati dan sikap 

memaafkan diantara kelompok yakni dengan dialog terbuka (Fajar et al., 2023).  

Dialog menjadi sarana menuju perdamaian. Dalam bingkai ini, teologi dialog muncul 

sebagai strategi efektif untuk meredakan ketegangan dan membangun pemahaman 

bersama. Armada Riyanto dalam buku Dialog Interreligius mengatakan, konsep dialog 

interreligius ditekankan terutama dalam konteks kerukunan. Dengan kerukunan, 

dimaksudkan keserasian dan keharmonisan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara 

agar tercipta masyarakat beragama yang pancasialis dan masyarakat Pancasila yang 

beragama. Dialog bukan sekedar wacana intelektual, tetapi suatu panggilan mendalam 

untuk membentuk hubungan harmonis di tengah perbedaan keyakinan. Teologi dialog 

merupakan sumbangan berharga bagi seluruh masyarakat Indonesia dalam membangun 

budaya menghargai perbedaan antar umat beragama. Konflik beragama menjadi puncak 

dari ketegangan yang ada di masyarakat. Sejumlah faktor termasuk perbedaan keyakinan, 

polarisasi politik, dan ketidaksetaraan sosial dapat memicu konflik. Pemahaman yang 

dangkal terhadap keyakinan orang lain dan kurangnya dialog dapat menjadi akar 

permasalahan. Armada Riyanto menekankan perlunya pendekatan teologi dialog dalam 

merespons tantangan ini.  Teologi dialog bukan hanya sebagai alat untuk menyelesaikan 

konflik, melainkan sebagai cara untuk membangun fondasi bagi kerukunan umat beragama 

(Hariprabowo, 2009).  

Beranjak dari persoalan tersebut, peneliti ingin menggali apa manfaat dan dampak 

teologi dialog dalam kehidupan beragama di Indonesia, khususnya dalam kerangka 

pandangan Armada Riyanto. Dalam buku Menjadi-Mencintai, Armada Riyanto 

mengatakan, bahwa dialog interreligius merupakan sebuah aktivitas yang indah yang tak 



 Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto) 

 

 

708 

 

boleh minder pada tataran selebrasi atau perayaan, seminar, loka karya atau untuk sebuah 

propaganda lip service politik. Dialog interreligius memiliki kepentingan yang sangat 

besar dalam tataran konkret (Kaha, 2020). Dialog interreligius tidak memiliki makna pada 

dimensi religius-nya, melainkan pada relasi dialogal manusiawinya. Dialog interreligius 

hanyalah salah satu yang indah dari bagaimana umat beragama dapat menyesuaikan diri, 

berelasi secara sehat, membangun perdamaian dan keadilan dalam cara-cara yang lebih 

manusiawi. Dialog interreligius memiliki kepentingan mutlak pada tataran damai hidup 

bersama antar umat beragama. Teologi dialog Armada Riyanto menjadi strategi baru dalam 

membangun ruang persaudaraan seluruh masyarakat Indonesia khususnya dalam hidup 

beragama dalam mewujudkan kerukunan, perdamaian dan keadilan (Kristiawan, 2020). 

Permasalahan yang kerap terjadi di Indonesia saat ini seperti sosial, politik dan 

ekonomi (Kurniawan, 2015). Tak dapat disangkal pula persoalan yang krusial adalah 

konflik antarumat beragama. Dalam konteks umat beragama, kita juga menyaksikan 

bagaimana beberapa kelompok minoritas mengalami kesulitan untuk mendirikan tempat 

ibadah maupun dalam menjalankan imannya dalam peribadatan dan hal ini dialami oleh 

kaum minoritas. Adanya persoalan ini membuat kaum minoritas merasa takut, cemas, 

gelisah dan panic untuk menjalankan kegiatan menggereja. Umat minoritas seolah-olah 

dikucil, dikurung dan tidak memiliki kebebasan dalam mengembangkan kehidupan 

spiritualnya (Lega & Jelahut, 2021). Untuk mengatasi persoalan itu, maka perlu 

menciptakan suatu pemahaman baru kepada masyarakat Indonesia, yaitu dengan teologi 

dialog interreligius. Teologi dialog bertujuan untuk menuntut sikap yang simbang, terbuka 

dan adil bagi semua umat beragama di Indonesia (Olla, 2017).  

Armada Riyanto dalam artikel yang dipublikasikan tahun 2010 berjudul Sebuah 

Studi Tentang Dialog Interreligius, dialog lintas merupakan persahabatan yang mengatasi 

sekat-sekat pembatas. Makna mendalam dialog alitas adalah rasionalitas. Artinya ketika 

disposisi duduk bersama, saling mendengarkan dan berdialog dimungkinkan, terjadi 

gagasan-gagasan rasional yang menggarap seluk-beluk perbaikan kehidupan sehari-hari. 

Pemikiran Armada Riyanto tentang dialog interreligius menjadi fondasi dalam 

menciptakan keharmonisan dalam hidup beragama khususnya di Indonesia. Prof. Armada 

Riyanto, menekankan perlunya menggali akar konflik beragama melalui dialog yang 

mendalam. Betapa pentingnya menciptakan ruang untuk saling mendengar dan memahami 

melebihi sikap toleransi. Melalui teologi dialog, Prof. Armada Riyanto mengajak umat 

beragama untuk saling berbagi nilai-nilai moralitas keagamaan. Dan ajakan teolog ini 

dapat melahirkan suatu pola transformasi positif dalam berelasi antar umat beragama 

melalui dialog. 

Pemikiran Prof. Armada Riyanto tidak hanya bersifat teoritis, tetapi memiliki 

dimensi praktis yang dapat diimplementasikan dalam dialog interreligius. Tulisan beliau 

menjadi sumbangan atau pengetahuan baru yang dapat diaplikasikan di lingkungan 

masyarakat Indonesia khususnya untuk menjalankan dialog tidak hanya sebagai bentuk 

diskusi intelektual, tetapi diaplikasikan dalam kehidupan konkrit. Penelitian ini menyoroti 

cara pemikiran Prof. Armada Riyanto untuk mendorong sebuah tindakan konkret dalam 

menciptakan pemahaman yang berpuncak pada kerukunan antar umat beragama di 

Indonesia (Suriawan, 2023). 

Gagasan Armada Riyanto tentang dialog memiliki hubungan erat dengan pandangan 

Fransiskus Sales Lega dalam sebuah penelitian yang dipublikasikan pada 2021 berjudul 

Potret Dialog Antaragama Pedagang Katolik dan Muslim di Pasar Inpres Ruteng. 

Fransiskus Sales Lega mengatakan kendala-kendala dialog menghadirkan kepada kita 

sebuah tantangan untuk diatasi memanen hasil-hasil dialog sebagai buah-buah roh. Gaya 

dialogis dalam hubungan manusiawi menguntungkan hidup kita bersama di dalam dunia 



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto 

 

709 

 

 

yang semakin rapuh, namun saling menguntungkan. Dialog dengan saudara dan saudari 

yang berlainan agama menantang kita untuk memurnikan diri agar kita membiasakan diri 

lebih baik dengan warisan religious mereka yang memiliki apa yang benar dan baik.  

Hasil temuan penelitian Fransiskus Sales Lega menguraikan bahwa dialog 

dimaksudkan untuk memperoleh lebih banyak informasi, pengetahuan dan pemahaman 

yang lebih baik mengenai keyakinan dan praktik religius jemaat-jemaat beragama lain. 

Dialog juga dimaksudkan untuk menjalin kerjasama di antara jemaat-jemaat beragam demi 

mencapai tujuan bersama di dalam masyarakat. Kerjasama di antara orang-orang yang 

beragama dan berkeyakinan ideologis lain ini hendaknya dalam dirinya sendiri sudah 

dianggap sebagai dialog. Selain itu, dialog antaragama dimaksudkan untuk membidikkan 

sumber-sumber daya spiritual yang mendasar dari berbagai agama di atas pijakan masalah-

masalah kehidupan manusia. Fransiskus Sales Lega memandang dialog kehidupan sebagai 

kehidupan keutamaan hidup.  

Dialog kehidupan dibangun atas kesadaran bahwa tidak ada manusia yang sempurna 

dan bahwa pengalaman ada bersama dengan orang lain adalah suatu keniscayaan. Karena 

itu perbedaan keyakinan atau perbedaan iman tidak memisahkan manusia yang satu 

dengan manusia yang lain. Setiap manusia membutuhkan kehadiran manusia lain dalam 

hidupnya. Dalam perjumpaan dengan manusia lain ini, setiap orang dituntut untuk 

menunjukkan sikap respek terhadap kehadiran yang lain. Dialog sejati mengandaikan 

bahwa para mitra dialog saling menghormati bahwa mereka secara ikhlas terlibat di dalam 

pencarian bersama bahwa mereka ingin saling mempelajari dan menyampaikan apa yang 

terdalam dirinya. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan studi literatur atau library research, yaitu mempelajari 

sumber literatur yang relevan seperti buku, jurnal ataupun artikel terkait teologi dialog 

antarumat beragama. Studi ini menggunakan metode kepustakaan yang bersumber pada 

buku dan artikel ilmiah yang sesuai dengan diskursus ini. Melalui studi ini, peneliti 

menguraikan terkait pentingnya mengembangkan teologi dialog di Indonesia. Dialog yang 

dimaksudkan adalah dialog antarumat beragama di Indonesia. Penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan pemahaman baru kepada masyarakat tentang pentingnya membangun 

ruang dialog dalam hidup beragama. Dialog pertama-tama bukan soal bicara. Tetapi dialog 

adalah suatu sikap, sebuah keterbukaan diri kepada sesama. Dialog berarti proses untuk 

saling belajar dan tumbuh bersama. Melalui dialog sehat dapat mengatasi sekat-sekat 

formal ketentuan hukum dan undang-undang yang kerap membatasi dan merepresi 

eksistensi dan dinamisme. Dialog interreligius dapat mencegah aneka macam cetusan 

perilaku dan kebijakan undang-undang diskriminatif (Nabuasa & Tobing, 2022). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Menyimak Persoalan Fundamentalisme Agama Di Indonesia  

Konflik umat beragama di Indonesia memiliki akar masalah yang kompleks. Adanya 

konflik semacam ini menciptakan ruang ketidakadilan, ketidakharmonisan, ketegangan 

dan, bahkan mulai terpecah-bela dalam tatanan masyarakat. Ada tiga akar penyebab 

konflik umat beragama di Indonesia. Pertama, perbedaan keyakinan agama dan identitas 

menjadi salah satu akar utama konflik. Masyarakat Indonesia memiliki beragam agama 

dan kepercayaan dan ketidaksepahaman akan perbedaan ini menciptakan ketegangan. 

Beberapa bulan lalu, media sosial melalui Youtube menayangkan seorang pribadi dari 

agama mayoritas yang dalam ceramahnya mengatakan bahwa dalam Salib orang Kristen 



 Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto) 

 

 

710 

 

itu ada Jin Kafir. Pernyataan ini kemudian tidak diterima baik oleh umat Kristen. Dan isi 

ceramah yang demikian menjadi pemicu konflik antara umat Kristen dan mayoritas. 

Ada beraneka ragam masalah diskriminasi terhadap jemaat agama minoritas di 

Indonesia; Pertama, kasus pembubaran jemaat Kristen di Lampung yang sedang beribadah 

di Gereja. Kasus ini terjadi pada; Selasa, 15 Agustus 2023. Menurut liputan berita media 

sosial, Ketua RT di wilayah itu yang menjadi dalang dan pelaku utama. Menurut Abdullah 

Fadri Auli, mengatakan peristiwa tersebut bertentangan dengan tugas pokok terdakwa 

sebagai ketua RT. Tindakan yang dilakukan ketua RT bertentangan nilai-nilai moral 

NKRI, dan dia tidak mendapatkan amanah dari pemimpin umum umat Islam untuk 

melakukan tindakan tersebut. 

 Kedua,  kasus di Sumatera Barat, jemaat Gereja Bethel Indonesia (GBI) Solagracia 

di Lubuk Begalung, Padang, Sumatera Barat, diintimidasi, diancam, dan dibubarkan saat 

mengadakan kebaktian di sebuah rumah kontrakan pada Selasa (29/8). Dalam penanganan 

kasus tersebut, polisi menyebut peristiwa itu hanya kesalahpahaman terkait etika 

bertetangga. Dan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Sumatera Barat, 

berpandangan senada dan mendorong untuk menyelesaikan dengan kearifan lokal (liputan 

harian Kompas, 23 Agustus 2023). Berdasarkan laporan survei nasional: kekerasan 

ekstrim, toleransi, dalam kehidupan beragama di Jawa. Menurut hasil survei tersebut, umat 

beragama mayoritas keberatan jika umat agama minoritas membangun tempat ibadah. 

 Pasal 28E ayat 1 Undang-Undang Dasar 1945 menegaskan bahwa setiap orang 

bebas memeluk agama dan beribadat menurut agamanya. Hak kebebasan beragama juga 

dijamin dalam pasal 29 ayat 2, yang menyatakan Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap 

penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing, dan untuk beribadat menurut 

agamanya dan kepercayaannya itu. Dengan demikian Negara tidak bisa melarang aliran 

atau agama apapun yang masuk dan berkembang di Indonesia sepanjang sesuai dengan 

prinsip Ketuhan Yang maha Esa dan tidak menyinggung prinsip dan kepercayaan umat 

agama lainnya (dikutip dari berita Polres Simalungun pada 30/09/2023). 

Untuk mendamaikan dan menyatukan kembali semangat persaudaraan antar umat 

beragama di Indonesia, maka perlu membangun ruang dialog. Konsili Vatikan II 

merupakan peristiwa yang membangkitkan kesadaran-kesadaran baru dalam beriman 

dialogal. Desakan imperativ gemanya mengajak umat untuk beralih dari model beriman 

eksklusif, kepada refleksi iman yang bertolak dari pengalaman konkret sehari-hari. 

Beriman dialogal merefleksikan kebenaran-kebenaran yang bercorak transformatif 

dialogal. Dengan corak transformatif dialogal dimaksudkan refleksi Iman akan peristiwa 

Yesus tampil sebagai yang mengubah, membebaskan, menciptakan perdamaian, 

membangun tata keadilan, menciptakan keutuhan, mentransformasikan kehidupan. 

Misi Gereja Katolik di tengah dunia berupaya untuk membuka diri dan menjalin 

relasi dengan berdialog. Konstitusi Dogmatis Lumen Gentium melukiskan dengan jelas 

bahwa semua manusia dipanggil menjadi umat Allah yang baru (LG 13). Gereja tidak 

menyangkal keanekaragaman atau pluralisme pencetusan umat Allah yang baru. Secara 

implisit kita melihat bahwa gereja mengajak umat beragama lain untuk bersama-sama 

membangun suatu dialog keselamatan. Panggilan berdialog merupakan kunci menuju 

perdamaian, kesejahteraan setiap umat beragama. Konteks Indonesia, dialog merupakan 



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto 

 

711 

 

 

fondasi dalam rangka untuk merangkul semua umat beragama untuk saling berbagi dan 

menanamkan sikap saling menghormati dan menghargai antara satu dengan yang lain. 

 

Pengertian Dialog Interreligius 

Gereja Katolik menekankan pentingnya dan perlu dialog. Gereja Katolik 

menganjurkan, bahkan mengajak seluruh umat kristiani untuk berpartisipasi dan terlibat 

dalam berdialog, membangun relasi persaudaraan dengan semua orang, termasuk dengan 

mereka yang berbeda agama. Paus Fransiskus menegaskan juga mengenai pentingnya 

Gereja membarui dirinya. Gereja perlu bergerak keluar dari dirinya untuk berjumpa dengan 

segala kalangan, entah Gereja-gereja, agama-agama, maupun dunia untuk menjadi bagian 

dari suka duka, kecemasan, dan harapan dari kaum beriman dan umat manusia. Dialog 

merupakan suatu upaya kodrati untuk memecahkan setiap persoalan atau pandangan-

pandangan yang berbeda. 

Keberagaman beragama di Indonesia merupakan salah satu ciri khas dan kekayaan 

Indonesia. Dengan keberagaman beragama perlahan-lahan mulai menimbulkan beraneka 

konflik yang berujung pada konflik antarumat beragama. Maka dari itu, dialog 

interreligious menjadi salah satu sarana yang baik bagi setiap orang untuk memahami dan 

menghargai kepercayaan orang lain. Kata dialog berasal dari bahasa Yunani “dialogos” 

yang berarti ‘dwi-cakap’ atau percakapan antara dua orang atau lebih, tulisan dalam bentuk 

percakapan juga disebut dialog. Pembicaraan atau diskusi di antara orang-orang yang 

berbeda pendapat juga termasuk dalam dialog. Dialog tidak hanya dilaksanakan Ketika ada 

masalah, namun dialog dapat dilakukan dalam setiap aktivitas sehari-hari layaknya berelasi 

dengan orang yang dijumpai, baik itu saudara, keluarga teman dan orang-orang yang ada 

disekitar. 

Ketika kata dialog dikaitkan dengan “interreligius (hubungan antaragama), maka, 

dialog itu mencakup arti yang luas di mana percakapan tidak hanya dalam lingkup agama 

tertentu, melainkan berbagai macam agama yang ada. Dialog interreligious merupakan hal 

yang penting dalam kehidupan bermasyarakat. Dialog interreligius tentunya sangat 

diperlukan di Indonesia. Dengan adanya dialog interreligius, diharapkan setiap orang dapat 

saling memahami dan menghargai setiap agama-agama yang ada. Dialog interreligius 

menjadi jembatan untuk menghubungkan budaya harmonis, adil, sejahtera, rukun dan 

hidup bertoleransi. Tujuan dialog antar agama bukanlah untuk mengubah identitas 

seseorang. Tetapi untuk membangun jembatan pemahaman dan rasa hormat antar 

komunitas yang berbeda. 

Mukti Ali seorang tokoh Islam mengatakan bahwa dialog antar umat beragama 

merupakan pertemuan hati dan pikiran antar pemeluk berbagai agama. Dialog adalah jalan 

bersama mencapai kebenaran dan kerja sama dalam proyek-proyek yang menyangkut 

kepentingan. Dalam beragama, dialog menuntut supaya setiap pihak dalam dialog 

mengharuskan adanya beragama sehingga setiap orang bebas menguraikan pandangannya 

kepada orang lain dan membiarkan menyampaikan pendapatnya. Salah satu wujud 

keserasian adalah adanya kesediaan dari semua pihak untuk berdialog sebab dialog itu 

sendiri melibatkan adanya pandangan dan pendekatan positif suatu pihak kepada pihak-



 Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto) 

 

 

712 

 

pihak lain. Dan adanya dialog itu, pada urutannya sendiri, akan menghasilkan pengukuhan 

keserasian dan saling pengertian. 

Keserasian dan saling pengertian dapat dilakukan melalui program dan inisiatif 

yang meningkatkan pemahaman, empati, dan sikap memaafkan di antara kelompok agama 

yang berbeda. Ajaran Gereja Katolik memiliki dasar kokoh, yaitu konsep anti-kekerasan 

dan rekonsiliatif yang berpusat pada Sabda Allah yang menjelma menjadi manusia. Gereja 

Katolik mengatakan “agama” adalah pembawa damai. Di luar itu bukan merupakan apa 

yang mengalir agama. Beragama dengan demikian berarti menjalani hidup dengan 

perdamaian. 

 

Dasar-Dasar Dialog Interreligius 

Ada dua gagasan dasar teologi interreligious yang menjadi dasar mengapa harus 

berdialog antar umat beragama: Dasar historis dan dasar teologis. 

1. Dasar Historis  

Armada Riyanto secara gamblang mengatakan bahwa dasar historis dialog 

interreligius, yaitu berkaitan dengan pengalaman hidup konkret di tengah-tengah umat 

beriman lain. Karena hidup ditengah-tengah masyarakat majemuk, tak mungkin bagi 

orang Kristen mengambil jarak dari kesibukan sehari-hari bersama umat lain. Dari 

pengalaman hidup kita, muncul keyakinan bahwa dialog telah menjadi kunci yang 

selama ini kita cari. Dan dialog itu sebagai kesaksian akan Kristus dalam perbuatan dan 

kata-kata dengan terlibat di dalam masyarakat, dalam hidup mereka sehari-hari, dalam 

konteks budaya, tradisi, tradisi religius, kondisi sosio ekonomis mereka. 

Dialog sejatinya bukan konsep atau ide, tetapi dialog membutuhkan suatu 

tindakan nyata dalam kehidupan sehari-hari dalam suasana kebersamaan dengan 

saudara-saudari umat beragama lain. Dialog sebagai gerbang membangun kerja sama 

untuk sebuah perkembangan kemanusiaan yang integral atau disebut dengan dialog 

aksi. Dialog aksi adalah dialog yang perlu dilaksanakan dalam kasih, misalnya berupa 

berbagai proyek sosial untuk tujuan keadilan, perdamaian, dan perkembangan manusia 

yang integral melalui kerjasama.  Magnis-Suseno, menyatakan sikap moderat dalam 

beragama adalah sikap menerima dengan kepenuhan hati akan keberadaan setiap warga 

bangsa Indonesia dengan seluruh perbedaaan latar belakang agama, suku bangsa, dan 

budaya yang dimilikinya. Keharmonisan dalam keberagaman terwujud jika sikap 

moderat secara konsisten diterapkan.  

 

2. Dasar Teologis 

Usaha Gereja Katolik untuk membangun dialog antar umat beragama bukannya 

tanpa dasar teologis yang jelas. Seluruh ciptaan termasuk manusia memiliki asal-usul 

dan satu tujuan, yakni Allah. Manusia diciptakan menurut citra-Nya (Kej.1:26). Dia 

adalah Bapa dari semua orang, dan semua bangsa merupakan satu masyarakat karena 

mendiami seluruh muka bumi. Mereka juga mempunyai tujuan yang sama, yaitu Allah. 

Allah menghendaki semua diselamatkan dan memperoleh pengetahuan akan kebenaran 

(1 Tim. 2. 4). Segala sesuatu itu diciptakan oleh Allah dengan perantaraan Yesus 

Kristus, Putra-Nya yang adalah Sabda Kekal (Kor. 1:16-17). Atas dasar ini, orang lain 

perlu diikutkan dalam dialog. Konsili Vatikan II menyatakan: kita tidak dapat 

menyerukan nama Allah Bapa semua orang, bila terhadap orang-orang tertentu, yang 

diciptakan menurut citra kesamaan Allah, kita tidak mau bersikap sebagai saudara. 

Saat ini, di Indonesia berkembang teologi dialog yang mencakup bukan hanya 

antar gereja, tetapi juga antaragama. Dialog ini adalah salah satu cara untuk 

mempersatukan agama satu dengan lainnya. Penanganan yang serius, dengan membuka 



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto 

 

713 

 

 

berbagai kelompok dialog, mampu memberikan peluang bagi kelahiran teologi baru. 

Satu hal yang perlu diperhatikan dalam dialog antaragama adalah menghargai kekhasan 

masing-masing dan berdialog dengan aspek-aspek umum yang bisa mempertemukan 

satu dengan yang lainnya, untuk menghindari aspek apologi, yang cenderung 

mempertahankan keyakinan masing-masing. 

Teologi dialog berperan penting bagi manusia. Dalam proses peziarahan manusia 

di dunia, tidak ada manusia yang mampu hidup sendirian, tetapi selalu membutuhkan 

kehadiran orang lain. Proses relasi yang dibangun oleh setiap pribadi, tentu tidak 

terlepas yang namanya komunikasi atau berdialog. Dengan adanya dialog, maka setiap 

pribadi itu dapat saling mengenal dan berbagi pengalaman antara satu dengan yang lain. 

Dialog yang dibangun oleh manusia memiliki latar belakang yang jelas, yaitu pada 

pribadi Allah. Tindakan Allah menjadi dasar dan asal-usul dialog. Sebab Ia telah 

mengutus Putra-Nya ke dunia, bukan untuk mengadili dunia, melainkan agar dunia 

diselamatkan oleh-Nya (Yoh 317).  

Wujud rencana penyelamatan Allah lewat Putra-Nya merupakan dialog Allah 

kepada manusia. Wahyu ilahi dimaksudkan dengan jelas hubungan adikodrati Allah 

dengan manusia. Dan hubungan ini bersifat dialogal, tidak searah dari Allah kepada 

manusia, melainkan timbal balik. Pernyataan diri Allah kepada manusia meminta 

jawaban dan keputusan manusia. Maka proses karya penyelamatan tidak lain 

merupakan proses menuju dialog dengan Allah sendiri. Dan inisiatif pertama dialog ini 

berasal dari Allah. Gereja sebagai penerus karya penyelamatan Sang Putra untuk 

meneladan tindakan Allah ini, yakni menggalang dialog dengan dunia dan bangsa 

manusia. 

Dialog sejatinya merupakan tukar pikiran karena itu apa yang hendak 

disampaikan haruslah jelas. Dalam dialog, dicegah kecongkakan hati, saling 

menyerang. Dialog yang efektif adalah dialog melahirkan kepercayaan dan 

menumbuhkan sikap persahabatan yang makin akrab. Prinsip Gereja Katolik, yaitu 

terbuka untuk orang lain. Paulus VI menegaskan bahwa Gereja harus siap sedia menjadi 

dialog dengan siapa pun yang berkehendak baik. Itu sebabnya Gereja membuka pintu 

lebar-lebar bagi setiap orang, apakah dia ateis, apakah mempunyai iman lainm atau 

apakah sesama anggota tubuh Gereja.  

 

Prinsip dialog ialah membangun perdamaian satu sama lain. Dialog yang dijamin 

tanpa pamrih, objektif, tulus dengan sendirinya merupakan kondisi yang 

menguntungkan sekaligus menumbuhkan perdamaian. Dialog menyingkirkan kepura-

puraan, persaingan, tipu daya, dan pengkhianatan sekaligus mencegah pertikaian. 

Paulus VI kembali menegaskan bahwa dengan berdialog, mau bekerja sama untuk 

memajukan dan memperhatikan cita-cita yang dapat kita miliki bersama dalam bidang 

kebebasan beragama, persaudaraan, kebudayaan, kesejahteraan masyarakat dan 

ketertiban sosial. 

 

 

3. Teologi Dialog Interreligius Menurut Armada Riyanto 

Gereja Indonesia, peran dialog sangat penting. Dalam membangun relasi antar 

umat beragama di Indonesia perlu membutuhkan dialog. Tujuan utama dari teologi 

dialog adalah membangun pemahaman yang lebih dalam dan rasa saling menghormati 

di antara kelompok-kelompok agama yang berbeda. Ini melibatkan refleksi teologis 

yang terbuka terhadap persamaan dan perbedaan dalam keyakinan dan praktik 

keagamaan. Fenomena kekerasan dalam beragama di Indonesia tak kunjung hilang. 



 Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto) 

 

 

714 

 

Adanya konflik ini menimbulkan beraneka macam situasi dan cetusan-cetusan yang 

membuat seseorang tidak dapat menghayati iman dengan tenang. Kehidupan seseorang 

seakan-akan berada di persimpangan ketidakpastian dalam mengembangkan imannya 

kepada Tuhan. Untuk mendamaikan dan memulihkan kembali pengalaman duka itu 

perlu membangun sebuah strategi  baru yang dapat menghantar setiap umat beragama 

untuk membangun jaring relasi diantara semuanya, yaitu dengan berdialog.  

Dialog merupakan kapasitas manusia. Manusia berdialog untuk mengungkapkan 

kebenaran bahwa manusia adalah manusia yang berziarah bersama sesamanya. Artinya, 

manusia adalah being bersama dengan yang lain, dan hakikat kebersamaan itu dimaknai 

dalam kapasitas dialognya. Armada Riyanto dalam buku Katolisitas Dialogal Ajaran 

Sosial Katolik, mengatakan bahwa dialog interreligius harus sampai pada buah-buah 

cetusan tata hidup bersama yang damai dan penuh cinta atau to co-exist and build up a 

civilization of love). Edukasi intercultural memiliki ciri khas memuja dan menghargai 

keragaman dan keanekaragaman sebagai kekayaan nilai, dan mencegah kecurigaan 

serta ketegangan karena perbedaan. Dalam dialog interreligius, setiap orang Kristen 

membawa di dalam dirinya Logos, Sabda yang menjelma menjadi manusia. 

Keterbukaan orang Kristen pada dialog didasari pada keterbukaan kepada kasih Bapa 

(Luk. 10:25-37; Yoh. 4:7-26). 

Keberadaan manusia di dunia selalu merindukan kehadiran sesamanya dalam 

suasana kebersamaan yang saling bergandengan tangan. Semua diharapkan untuk 

bersama-sama bekerja dalam cara yang indah menggarap kehidupan sehari-hari. Hidup 

bersama manusia memiliki karakter dialog karena manusia hidup bersama dengan 

sesamanya. Armada Riyanto dalam buku Relasionalitas, mengatakan ketika manusia 

hidup, ia tidak hanya bernapas, menggerakkan badan atau sekedar makan mengikuti 

ritme kebutuhan fisik. Ketika manusia hidup, ia berada bersama dengan sesamanya. 

Dialog lintas identik dengan rasionalitas itu sendiri. Kebersamaan manusia 

memproduksi kodrat baru kehidupan manusia, ia berdialog dengan sesamanya yang 

lain. Akal budi manusia dianugerahkan Sang Pencipta dengan maksud agar ia berdialog. 

Sebaliknya, ketika persahabatan manusia lenyap, manusia bukan hanya kekurangan 

kenyamanan, tetapi juga secara naif memandang kehadiran orang lain sebagai ancaman 

bagi dirinya. Dalam kondisi lenyapnya persahabatan, orang lain adalah musuh, 

karenanya perlu dilenyapkan. 

Konsep persahabatan yang diutarakan Armada Riyanto di atas sangat penting 

dalam konteks relasi antar umat beragama di Indonesia. Salah satu cara untuk 

menciptakan kedamaian, kerukunan, kekeluargaan hanya dapat diwujudkan melalui 

hidup persaudaraan. Paul Tillich dan Gus Dur adalah tokoh agama Islam yang 

mengedepankan perdamaian dalam hidup beragama di Indonesia. Bagi mereka umat 

Islam sebagai mayoritas bertanggung jawab membangun Indonesia yang berkeadilan 

dan bermartabat, mampu menjaga perdamaian tanpa adanya diskriminasi. Hal penting 

yang harus dikembangkan adalah Islam yang ramah, terbuka, inklusif, dan menjadi 

solusi bagi persoalan bangsa. Islam yang toleran, anti-kekerasan, menghargai 

kemajemukan merupakan Islam yang selaras dengan gagasan demokrasi tugas dan 

tanggung jawab kita saat ini sebagai orang beriman dan beragama adalah mengubah 

serta mengembalikan wajah gereja yang beringas menjadi damai, sejuk, aman, dan 

toleran. 

Paus Yohanes Paulus II mengakui bahwa dialog adalah ciri khas kehidupan gereja 

di Asia. Dan bersamaan dengan para Uskup Asia, menyadari bahwa kabar baik tentang 

Yesus, Tuhan dan Juruselamat, adalah melalui dialog. Dialog interreligius sebagai 

aktivitas yang indah, yang tak boleh minder pada tataran selebrasi atau perayaan 



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto 

 

715 

 

 

seminar atau lokakarya atau untuk sebuah propaganda lip service politik. Dialog 

interreligius memiliki kepentingan yang sangat besar dalam tataran kehidupan konkret. 

Dialog interreligius hanyalah salah satu yang indah dari bagaimana umat beragama 

dapat menyesuaikan diri, berelasi secara sehat, membangun perdamaian dan keadilan 

dalam cara-cara yang lebih manusiawi. Dialog interreligius memiliki kepentingan 

mutlak pada tata damai hidup bersama antar umat beragama. 

Relasi perdamaian dengan sesama dalam I and Thou bertumpu pada kesadaran 

yang mendalam tentang “Aku Manusia. Jika seseorang menyadari bahwa dirinya 

memiliki “Aku” dan sesamanya juga memiliki kesadaran yang sama, “Aku” dirinya, 

maka relasi keduanya sebenarnya merupakan sebuah bentuk penyatuan dua “Aku”. 

Tidak terjadi pertentangan, melainkan pengandaiannya: sedang terjadi pemenuhan yang 

terpadu, yang sempurna. Sedang terjadi pemenuhan yang terpadu, yang sempurna. 

Sedang terjadi keutuhan “Aku”. Relasi Aku dan sesamanya menjadi pilar bagi umat 

beragama di Indonesia dalam mewujudkan perdamaian yang utuh dan murni. 

 

Makna Dialog Bagi Kehidupan Beragama Di Indonesia 

Teologi dialog adalah sebuah pendekatan yang mendorong interaksi dan 

pembicaraan antara berbagai tradisi keagamaan atau keyakinan.Tujuannya adalah 

menciptakan pemahaman saling menghormati dan membangun kerjasama antarumat 

manusia yang memiliki keyakinan berbeda. Pendekatan ini menekankan dialog terbuka, 

saling mendengarkan, dan mencari kesamaan untuk memahami perbedaan dengan lebih 

baik. Di Indonesia, dialog beragama merupakan bagian penting dari upaya membangun 

kerukunan antar umat beragama. Pentingnya dialog beragama di Indonesia terlihat dalam 

konteks penanggulangan konflik agama dan upaya membangun keberagaman.  

Berikut ini, ada lima pilar pentingnya berdialog dalam mewujudkan keadilan dan 

kedamaian antar agama. Pertama, membangun pemahaman bersama; Dialog membantu 

membangun pemahaman bersama antar pemeluk berbagai agama. Dengan berdialog, 

orang dapat saling berbagi keyakinan, tradisi, dan nilai-nilai agama mereka, sehingga 

menciptakan landasan pemahaman yang lebih baik. Pada tanggal 10 Mei 1948, Sekretariat 

Kepausan untuk dialog antar agama mengeluarkan suatu pernyataan yang berjudul: Sikap 

Gereja Terhadap Para Penganut Agama-agama Lain. Pernyataan itu menegaskan bahwa 

dialog tak hanya berarti diskusi, melainkan juga mencakup semua hubungan antaragama 

yang positif dan konstruktif dengan orang-perorangan dan komunitas lain yang ditujukan 

untuk saling mengerti dan saling memperkaya.  

Gereja Katolik mengajak untuk melihat ke depan, dan bekerjasama dalam 

mengembangkan masyarakat yang adil dengan penghargaan atas hak-hak asasi manusia, 

khususnya perhatian kepada korban, kaum miskin dan tertindas. Mitra dialog harus 

diperlakukan dengan hormat dan harus diterima dengan keterbukaan. Misi, bagi para 

teolog pluralistik harus dibatasi pada apa yang secara moral adil, memungkinkan secara 

dialogis dan menghasilkan pembebasan bersama umat manusia. Kedua, merangsang 

pemikiran kritis; Pemikiran kritis dapat membantu membangun kesadaran pluralisme, 

yaitu penghargaan terhadap keberagaman keyakinan dan praktik keagamaan. Ini 

mendorong pemahaman bahwa setiap agama memiliki nilai dan kontribusinya sendiri 

dalam membangun masyarakat yang lebih adil dan harmonis. Adanya dialog dapat 

menjamin hubungan yang harmonis antar umat beragama di Indonesia yang majemuk.  



 Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto) 

 

 

716 

 

Hans Kung mengatakan, tak ada perdamaian dunia tanpa perdamaian antar agama. 

Pandangan Hans Kung sangat tepat, karena apabila memperjuangkan perdamaian antar 

umat beragama, maka kehidupan antarumat beragama tidak dapat mewujudkan 

kedamaian. Dalam banyak dokumen, Gereja Katolik sangat menaruh perhatian pada 

kerukunan hidup beragama, bahkan selalu memberi ruang untuk berdiskusi tentang dialog-

dialog agama-agama. Nostra Aetate (NA) menjelaskan “Gereja Katolik tidak menolak 

apapun yang dalam agama-agama itu serba benar dan suci. Dengan sikap hormat dan tulus, 

Gereja merenungkan cara-cara bertindak dan hidup, kaidah-kaidah serta ajaran-ajaran, 

yang memang dalam banyak hal berbeda dari apa yang diajarkan sendiri toh memantulkan 

sinar yang menerangi semua orang. 

  Ketiga, membangun kerjasama antaragama; Dialog dapat menjadi platform untuk 

membangun kerjasama antar agama dalam mendukung tujuan-tujuan bersama, seperti 

pemberdayaan masyarakat, penanggulangan kemiskinan, atau pelestarian lingkungan. 

Kerjasama ini dapat membantu menciptakan harmoni sosial.  Ignas Kleden mengatakan, 

sikap toleran adalah suatu pilihan budaya yang cerdas karena dengan sikap itu sekurang-

kurangnya dimungkinkan suatu peaceful coexistence, yakni hidup berdampingan secara 

damai. Dalam prakteknya, hidup berdampingan dengan damai saja tidaklah cukup, harus 

diupayakan pola relasi yang peaceful pro existence, antara satu orang dengan yang lain di 

Indonesia yang majemuk ini, di mana hidup damai harus diusahakan dan diupayakan terus-

menerus. Dialog adalah cara bertindak, suatu sikap, semangat yang membimbing perilaku 

seseorang. Dalam hal ini, bagaimana membangun keterbukaan hati untuk menerima orang 

lain. Dialog antarumat beragama menjadi wadah menjadi wadah untuk saling memperkaya 

dan bekerjasama dengan baik untuk mendukung dan memelihara nilai-nilai-nilai dan cita-

cita rohani.  

Keempat, mengatasi konflik agama; Dialog dapat menjadi sarana untuk mengatasi 

konflik agama. Dengan berkomunikasi secara terbuka, pihak-pihak yang terlibat dapat 

mencari solusi damai dan mencapai kesepahaman yang dapat menghindarkan eskalasi 

konflik berbasis agama. Perjumpaan Paus Fransiskus dan Imam Besar AI-AZhar Ahmed 

Al-Tayeb di Abu Dhabi menjadi contoh bagi umat beragama di Indonesia. Paus 

menunjukan hal yang paling mendasar dalam hidup bersama, yaitu hati nurani. Paus 

bersama dengan imam besar Al-Azhar menyatukan pikiran untuk menjaga panggilan hidup 

bersama.  

Panggilan hidup bersama sebagai saudara yang beriman kepada Allah, menggiat 

kerjasama menyebarkan budaya toleransi dan perdamaian. Gerakan dialog antar agama 

dapat menjadi sebuah upaya menuju kesejahteraan. Dalam dokumen Abu Dhabi (dokumen 

Persaudaraan Manusia) mengulas beberapa pokok penting agama dalam menciptakan 

perdamaian dunia diantaranya; perdamaian, nilai persaudaraan, keadilan, cinta, kebebasan 

berkeyakinan, penyebaran budaya toleransi dan hidup bersama secara damai demi 

mengatasi persoalan ekonomi, sosial, dan politik. Dialog antar umat beragama dalam ruang 

luas nilai-nilai rohani, insani dan sosial yang berujung pada penyiaran moralitas tertinggi. 

Kelima, memperkuat toleransi antar umat beragama; Dialog dapat mengurangi 

ketegangan antar umat beragama dan memperkuat toleransi. Dengan saling mendengarkan 

dan menghormati perbedaan, masyarakat dapat lebih mudah menerima dan menghargai 



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto 

 

717 

 

 

keberagaman agama yang ada. Dialog umat beragama di Indonesia merupakan sebuah 

teologi baru untuk menangkal setiap persoalan baru dan membuka ruang baru bagi segenap 

masyarakat Indonesia dalam beriman menurut kepercayaan masing-masing. Harmonisasi 

dalam berdialog melahirkan keadilan, perdamaian, kerukunan, menghargai, dan 

menghormati. Peran dialog menjadi efektif apabila semua umat beragama di Indonesia 

saling damai dan bersatu. 

 

Sumbangan Teologi Dialog Bagi Kehidupan Beragama di Indonesia 

Kehadiran sebuah teologi dialog di Indonesia sangat berdampak dan berpengaruh 

bagi kehidupan umat beragama. Adanya teologi dialog ini, setiap umat beragama mulai 

membuka mata dan hati untuk menerima dan menghormati sesama dari agama lain. 

Tujuan dari dialog ini adalah untuk saling menghormati, membangun kerjasama antar 

umat beragama. Dialog interreligious berusaha mengatasi perbedaan keyakinan dan 

praktik keagamaan untuk menciptakan kerangka kerja yang mendukung harmoni dan 

kerjasama lintas agama. 

 

Menghormati dalam Perbedaan 

Dialog interreligius melibatkan penghargaan terhadap perbedaan keyakinan, praktik 

keagamaan, dan pandangan hidup antarumat beragama. Hal ini merupakan dasar untuk 

membangun pemahaman yang mendalam. Dialog antar umat beragama berarti berkumpul 

bersama dalam ruang luas nilai-nilai rohani, manusiawi, dan sosial bersama dan dari sini 

meneruskan keutamaan-keutamaan moral tertinggi yang dituju oleh agama-agama. Hal ini 

juga berarti menghindari perdebatan-perdebatan yang tidak produktif. Dialog antarumat 

beragama yang benar dapat menimbulkan pemahaman dan pencerahan kepada umat dalam 

wadah kerukunan hidup antarumat beragama. Dalam dialog ini diperlukan sikap saling 

terbuka antar pemeluk agama yang berdialog. 

Panggilan berdialog berarti mengutamakan dan mementingkan kehendak Allah dan 

sesama manusia daripada diri sendiri. Perdamaian, kesejahteraan, dan keamanan sangat 

bergantung pada sikap bagaimana para penganut agama dapat menjalin hubungan yang 

baik dan harmonis. Agama yang dihayati dengan baik dan benar, akan membantu manusia 

untuk tidak kehilangan sikap hormat terhadap perbedaan dan kehilangan orientasi kepada 

keadilan dan kemanusiaan yang bermartabat. 

 

Membangun Budaya Kerjasama Antarumat Beragama 

Salah satu tujuan utama dialog interreligius adalah menciptakan kerjasama antarumat 

beragama dalam menanggapi tantangan sosial, ekonomi, dan lingkungan. Ini mencakup 

upaya bersama untuk mempromosikan perdamaian, keadilan sosial, dan kesejahteraan 

masyarakat. Indonesia memiliki dua organisasi sipi; terkemuka dan saling menonjol bagi 

umat Islam. NU (Nahdlatul Ulama) didirikan pada tahun 1923 oleh kyai Haji Hasyim 

Asyari dan Muhammadiyah diprakarsai oleh kyai Haji Ahmad Dahlan pada tahun 1917. 

Kedua organisasi tersebut memiliki pandangan moderat terhadap Islam dan menyambut 

budaya Indonesia. Kedua organisasi ini memiliki jalinan relasi yang baik dengan umat 

Katolik melalui pergaulan dengan para pemimpinnya.  

Kedua tokoh adalah kolaborator terkemuka dalam dialog antaragama di Indonesia. 

Hal ini pun ditegaskan dalam dokumen yaitu dokumen Abu0 Dhabi yang mengutarakan “ 

Dalam nama Allah dan segala sesuatu yang dinyatakan sejauh  ini; Al-Azhar al-Sharif dan 



 Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto) 

 

 

718 

 

umat Muslim dari Timur dan Barat, bersama-sama dengan Gereja Katolik dan Umat 

Katolik Timur dan Barat, menyatakan untuk menerima budaya dialog sebagai jalan; 

kerjasama timbal balik sebagai kode etik; saling pengertian sebagai metode dan kriteria. 

Kami bekerja keras menyebarkan budaya toleransi dan hidup bersama dalam damai; untuk 

ikut campur tangan selekas mungkin untuk menghentikan pertumpahan darah dari orang-

orang yang tidak bersala serta mengakhiri peperangan, konflik, dan masalah lainnya. 

Salah satu tujuan utama dialog antaragama adalah untuk memupuk rasa saling dan 

terbuka dan memahami di antara orang-orang yang berbeda agama. Dengan partisipasi 

dalam berdialog dapat belajar dan mengetahui tentang praktek dan kepercayaan agama 

lain. Dan salah satu contoh praktis bentuk kerjasama antara umat Katolik dan Islam di 

Ruteng, Flores, Manggarai. Pertama, Para pedagang di pasar Ruteng, baik itu beragama 

Islam maupun Katolik berusaha untuk membangun kerjasama dalam membersihkan 

lingkungan pasar yang mereka namakan dengan “Jumat Bersih.” Kedua, selain kegiatan 

mengadakan kegiatan pembersihan lokasi pasar, umat Katolik dan Islam juga mengadakan 

kerjasama dalam menjaga keamanan pada waktu perayaan keagamaan. Artinya, bila orang 

Katolik melaksanakan upacara besar di Gereja, maka kaum muda Islam membantu 

menjaga keamanan, demikian sebaliknya, bila orang Islam melaksanakan upacara besar di 

Masjid, orang Muda Katolik turut mengambil bagian menjaga keamanan Masjid. 

Dalam teologi dialog antaragama, metodologinya juga melibatkan pengembangan 

alat dan strategi praktis untuk dialog yang dapat menumbuhkan saling pengertian, 

kepercayaan, dan kerjasama di antara komunitas agama yang berbeda. Hal ini mencakup 

pengembangan keterampilan dalam komunikasi antarbudaya, resolusi konflik, dan 

pembangunan komunitas serta menciptakan peluang untuk aksi bersama dan kolaborasi 

dalam isu-isu sosial dan lingkungan bersama. Dialog antaragama perlu didasarkan pada 

komunitas lokal. Departemen teologi Katolik dapat bekerja dengan para pemimpin agama 

dan organisasi masyarakat setempat untuk mengidentifikasi tantangan dan peluang khusus 

untuk kerjasama antar agama dalam konteks lokal mereka. Mengembangkan kerangka 

etika dialog antar agama sangat penting untuk mengkontekstualisasikan dialog dalam 

konteks Indonesia. Hal ini termasuk mengeksplorasi prinsip-prinsip etika yang mendasari 

berbagai tradisi agama di Indonesia dan mengembangkan kerangka etika bersama untuk 

kerjasama antar agama. 

 

Meningkatkan Citra Persaudaraan Dalam Hidup Beragama 

 Manusia pada kodratnya adalah makhluk yang berelasi dengan sesamanya. 

Kehadiran orang lain dalam dirinya membuat dirinya bisa membangun hubungan yang 

akrab dan dapat mengikat dirinya menjadi sahabat sejati. Untuk mewujudkan hidup 

persaudaraan yang utuh, maka pertama-tama diawali dengan sebuah komunikasi atau 

berdialog. Adanya ruang dialog sehingga hubungan diantara mereka semakin akrab, 

damai, tenang dan bahagia. Media komunikasi membuat setiap manusia berhubungan satu 

sama lain dalam segala macam situasi dan konteks kehidupan Manusia sebagai makhluk 

sosial perlu membuka diri terhadap kehadiran yang lain. Dari pengalaman keseharian, anda 

tentu mengalami bahwa anda tidak dapat hidup tanpa bantuan, uluran, maupun campur 

tangan orang lain. Yang lain bukan lawan, tapi kawan yang dengannya kita bekerja sama 

untuk meningkatkan mutu kehidupan. 

Manusia sebagai pribadi luhur dan mulia hendaknya dihargai, dihormati, dicintai dan 

dikasihi. Kehadiran pribadi yang lain bukan untuk ditindas, disiksa, diusir, atau dikucilkan 

kebebasannya, tetapi harus bersikap adil dan terbuka. Seseorang dikatakan adil kalau ia 

melakukan keadilan yang berarti memberikan kepada orang lain apa yang menjadi haknya 

dan kalau hal itu dilakukan secara berulang-ulang akan menjadi keutamaan. Thomas 



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto 

 

719 

 

 

Aquinas mengatakan bahwa keadilan sebagai keutamaan, tepatnya keutamaan moral yang 

menerima seseorang dalam hubungannya atau relasinya dengan orang lain (Sarbini, 2022). 

Dialog yang diuraikan Armada Riyanto di atas menjadi kunci yang harus ditelaah 

oleh bagi umat beragama di Indonesia. Dialog merupakan langkah awal menuju 

kedamaian, kerukunan, keharmonisan dalam beragama. Dan tanpa adanya dialog yang 

efektif, maka konflik agama di Indonesia tidak kunjung hilang. Kedamaian suatu Negara 

dapat dilihat sejauh mana masyarakat menjunjung tinggi hidup persaudaraan antara 

masyarakat khususnya dalam menjaga keutuhan setiap agama. Kehadiran Teologi dialog 

menjadi jalan menuju kedamaian yang dapat menciptakan sebuah lingkungan ramah, 

rukun, saling pengertian, dan siap bekerja sama untuk membangun jembatan-jembatan 

dialog dan meruntuhkan tembok-tembok pemisah yang akan mengkerdilkan kemanusiaan 

manusia (A. Riyanto, 2010). 

  Dialog interreligius membuka peluang untuk membangun persaudaraan dan 

hubungan positif antar umat beragama (F. A. Riyanto, 2023). Dengan menekankan 

kesamaan nilai dan tujuan, dialog dapat memperkuat rasa persatuan dan saling 

ketergantungan di antara penganut agama. Dengan dialog antaragama membuka pemikiran 

setiap pribadi agar bisa mengikuti perubahan modern tanpa dihalangi oleh agama. Setiap 

pemeluk agama didorong untuk melakukan dialog demi mencapai cita-cita bersama. 

Dialog antarumat beragama mempunyai fungsi penting dalam kehidupan masyarakat. 

Maka dari itu, kebersamaan dalam suatu masyarakat multikultural perlu dibangun (Anwar, 

2018). 

 

KESIMPULAN 

Teologi dialog memiliki peran penting dalam konteks kehidupan beragama di 

Indonesia, terutama jika dilihat dari perspektif teologi dialog interreligius Armada Riyanto. 

Dialog antar agama tidak hanya sekedar interaksi verbal, tetapi juga melibatkan 

pemahaman mendalam terhadap keyakinan dan nilai-nilai masing-masing agama. 

Pentingnya teologi dialog dapat dilihat dari beberapa aspek. Pertama, teologi dialog 

membantu membangun pemahaman yang lebih baik antara pemeluk berbagai agama di 

Indonesia. Dengan saling memahami, masyarakat dapat hidup bersama dalam harmoni 

meskipun memiliki perbedaan keyakinan. Kedua, melalui teologi dialog, dapat tercipta 

ruang untuk membahas perbedaan-perbedaan teologis secara terbuka dan menghormati. 

Ini memungkinkan adanya pengembangan nilai-nilai bersama yang dapat memperkuat 

persatuan dan toleransi di tengah keragaman agama. 

Teologi dialog mendorong pembentukan sikap saling menghormati dan menerima 

perbedaan, sehingga meminimalkan potensi konflik antaragama. Pemahaman mendalam 

terhadap ajaran agama masing-masing dapat menghindarkan prasangka dan stereotip yang 

dapat menghambat pembangunan masyarakat yang inklusif. Dalam konteks Indonesia, 

negara dengan keberagaman agama yang tinggi, teologi dialog menjadi instrumen penting 

untuk menciptakan kerukunan antar umat beragama. Dengan adanya dialog yang terus-

menerus, dapat terbentuk fondasi kuat untuk kehidupan beragama yang damai dan 

harmonis di tengah masyarakat yang multikultural. Oleh karena itu, peran Teologi Dialog 

Interreligius Armada Riyanto memberikan kontribusi positif dalam memperkuat toleransi, 

menghormati perbedaan, dan membangun kerjasama antarumat beragama di Indonesia. 

Melalui pemahaman yang mendalam terhadap esensi agama-agama yang ada, teologi 

dialog menjadi kunci untuk mencapai keseimbangan antara keberagaman dan persatuan 

dalam kehidupan beragama di Indonesia. 



 Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di 

Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto) 

 

 

720 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Anwar, M. K. (2018). Dialog antar umat beragama di Indonesia: Perspektif a. mukti ali. 

Jurnal Dakwah, 19(1), 89–107. 

Dey, W. F. B. (2018). Dialog Menurut Pandangan Gereja Sebagai Jalan Menyuburkan 

Pluralisme. Atma Reksa: Jurnal Pastoral Dan Kateketik, 3(2), 70–83. 

Fajar, H., Nero, A., & Riyanto, F. X. A. (2023). the Pengaruh Dialog Interreligius Dalam 

Mencegah Konflik Sosial Antar Umat Beragama Di Karang Besuki Malang. Jurnal 

Filsafat Indonesia, 6(1), 51–59. 

Hariprabowo, Y. (2009). Misi Gereja Di Tengah Pluralitas Agama Dan Budaya. Jurnal 

Orientasi Baru, 18(1), 33–50. 

Kaha, S. C. (2020). Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons Teologis 

Atas Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia. Jurnal Abdiel: 

Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen Dan Musik Gereja, 4(2), 

132–148. 

Kristiawan, D. (2020). Merengkuh yang lain: Dialog interreligius dan transformasi diri 

terhadap yang lain. Mitra Sriwijaya: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 1(1). 

Kurniawan, H. (2015). Askese, Misi Transformasi Diri: Dialog Iman Katolik dengan Serat 

Wedhatama. Perspektif, 10(1), 51–62. 

Lega, F. S., & Jelahut, M. S. (2021). Potrait Interreligious Dialogue Of Catholic Traders 

And Muslims In The Inpres Ruteng Market. Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan 

Missio, 13(1), 48–63. 

Nabuasa, K. M., & Tobing, M. A. (2022). Sorotan Teologis Terhadap Paradigma & Praktik 

Misi Kaum Pluralis. Jurnal Missio Cristo, 5(2), 166–177. 

Olla, P. Y. (2017). Agama Dan Negara Dalam Masyarakat Pluralindonesia. Seri Filsafat 

Teologi, 27(26), 44–56. 

Riyanto, A. (2010). Dialog Interreligius: Historisitas. Tesis, Pergumulan, Wajah. 

Riyanto, F. A. (2023). Interreligious Dialogue and Catholic Universities: A Lesson from 

Indonesia. Concilium (00105236), 5. 

Riyanto, F. X. E. A. (2021). Teologi Publik: Sayap Metodologi Dan Praksis. PT Kanisius. 

Sarbini, P. B. (2022). Benturan-benturan Misi Gereja Katolik. Seri Filsafat Teologi, 

32(31), 137–148. 

Suriawan, S. (2023). Misi Gereja Menghadapi Pluralisme Agama: Antara Tantangan dan 

Peluang. MAGENANG: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 4(1), 1–11. 

 


