Mutiara: Multidiciplinary Scientifict Journal
Volume 2, Number 8 Agustus 2024 M U T I A R A
p-1ISSN 2988-7860 ; e-ISSN 2988-7992

Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama
di Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto)

Hendrikus Gole, Raymundus | Made Sudhiarsa
Sekolah Tinggi Filsafat Teologi Widya Sasana Malang, Indonesia
Email: herigole@gmail.com, rsudhiarsa@gmail.com

KEYWORDS ABSTRACT

theology of dialogue;

intolerance; religious The role of dialogical theology in the context of religio us diversity in

discrimination. Indonesia is crucial. Dialogue is one of the ways to unite different religions.
Only through dialogue and mutual learning processes can pave the way for
religions to coexist in diversity, where people can get to know and understand
each other in their differences. The focus of this study is on the Interreligious
Dialogical Theology by Armada Riyanto, which emphasizes the harmony of
religious communities, compatibility, and harmony in national life. Armada
Riyanto stated that through interreligious dialogue, situations that can lead
to prolonged suspicion and chaos can be mitigated. Therefore, to address
such phenomena, healthy dialogue is necessary to foster understanding and
respect in religious life. The aim of this study is to explore the important role
of dialogical theology in addressing conflicts between religious communities
in Indonesia. The methodology used in this study is literature review method
based on books and scholarly articles relevant to this discourse. This study
finds that every religious leader collaborates and teaches ethical values in
religious life to create peace and harmony between religious communities.

ABSTRAK

Peran teologi dialogis dalam konteks keberagaman agama di Indonesia

KATA KUNCI sangatlah penting. Dialog merupakan salah satu cara untuk menyatukan
teologi dialog; agama yang berbeda. Hanya melalui dialog dan proses saling belajar dapat
intoleransi- ’ membuka jalan bagi agama-agama untuk hidup berdampingan dalam

keberagaman, dimana masyarakat dapat saling mengenal dan memahami
perbedaan yang ada. Fokus kajian ini adalah Teologi Dialogis Antaragama
karya Armada Riyanto yang menekankan pada keharmonisan umat beragama,
keserasian, dan keharmonisan dalam kehidupan berbangsa. Armada Riyanto
menyatakan, melalui dialog antaragama, situasi yang dapat menimbulkan
kecurigaan berkepanjangan dan kekacauan dapat diredakan. Oleh karena itu,
untuk menyikapi fenomena tersebut, diperlukan dialog yang sehat untuk
menumbuhkan pemahaman dan rasa hormat dalam kehidupan beragama.
Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi peran penting teologi
dialogis dalam mengatasi konflik antar umat beragama di Indonesia.
Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kajian
pustaka berdasarkan buku-buku dan artikel ilmiah yang relevan dengan
wacana tersebut. Penelitian ini menemukan bahwa setiap pemuka agama
berkolaborasi dan mengajarkan nilai-nilai etika dalam kehidupan beragama
untuk menciptakan perdamaian dan kerukunan antar umat beragama.

diskriminasi agama

706


https://sostech.greenvest.co.id/index.php/sostech
mailto:herigole@gmail.com

Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto

PENDAHULUAN

Indonesia adalah bangsa yang memiliki keberagaman suku, budaya, ras, bahasa dan
agama. Keberagaman agama di Indonesia menjadi kekayaan bagi seluruh masyarakat
Indonesia. Meskipun keberagaman ini merupakan sumber kekayaan budaya, hal ini juga
dapat menjadi tantangan bagi dialog antaragama. Salah satu hambatan dalam dialog
antaragama adalah rasa kemenangan yang menyelimuti bahasa yang digunakan oleh
beberapa kelompok agama (F. X. E. A. Riyanto, 2021). Triumphalisme mengacu pada
sikap atau keyakinan bahwa agama atau kelompok seseorang lebih unggul dari yang lain,
sering kali diungkapkan melalui bahasa dan sikap yang menekankan keunggulan
keyakinan atau praktek seseorang. Hal ini, terlihat dari beberapa kelompok agama
menggunakan bahasa yang menyiratkan bahwa agama mereka adalah satu-satunya jalan
keselamatan yang benar dan bahwa mereka yang tidak menganut agamanya adalah sesat,
kafir, inferior, atau bahkan jalan menuju neraka (Dey, 2018).

Konflik antara Islam dan Kristen di Ambon tahun 1999 dan 2022 merupakan salah
satu konflik yang menggerutu dan menyebabkan ribuan kematian dan cedera, yang secara
signifikan berdampak pada hubungan antaragama di Indonesia. Di samping itu, tahun 2023
mengalami konflik serupa yaitu pengusiran jemaat Kristen di Lampung dan Padang yang
sedang beribadah di Gereja. Kasus ini terjadi pada hari Selasa, 15 Agustus 2023. Selain
itu, pada 7 Mei 2024, masalah pembubaran Mahasiswa Katolik yang sedang berdoa
Rosario di Tangerang Selatan. Untuk mengatasi konflik ini, penting mendorong upaya
rekonsilisiasi dan penyembuhan luka yang dialami oleh korban. Hal ini dapat dilakukan
melalui program dan inisiatif yang meningkatkan pemahaman, empati dan sikap
memaafkan diantara kelompok yakni dengan dialog terbuka (Fajar et al., 2023).

Dialog menjadi sarana menuju perdamaian. Dalam bingkai ini, teologi dialog muncul
sebagai strategi efektif untuk meredakan ketegangan dan membangun pemahaman
bersama. Armada Riyanto dalam buku Dialog Interreligius mengatakan, konsep dialog
interreligius ditekankan terutama dalam konteks kerukunan. Dengan kerukunan,
dimaksudkan keserasian dan keharmonisan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara
agar tercipta masyarakat beragama yang pancasialis dan masyarakat Pancasila yang
beragama. Dialog bukan sekedar wacana intelektual, tetapi suatu panggilan mendalam
untuk membentuk hubungan harmonis di tengah perbedaan keyakinan. Teologi dialog
merupakan sumbangan berharga bagi seluruh masyarakat Indonesia dalam membangun
budaya menghargai perbedaan antar umat beragama. Konflik beragama menjadi puncak
dari ketegangan yang ada di masyarakat. Sejumlah faktor termasuk perbedaan keyakinan,
polarisasi politik, dan ketidaksetaraan sosial dapat memicu konflik. Pemahaman yang
dangkal terhadap keyakinan orang lain dan kurangnya dialog dapat menjadi akar
permasalahan. Armada Riyanto menekankan perlunya pendekatan teologi dialog dalam
merespons tantangan ini. Teologi dialog bukan hanya sebagai alat untuk menyelesaikan
konflik, melainkan sebagai cara untuk membangun fondasi bagi kerukunan umat beragama
(Hariprabowo, 2009).

Beranjak dari persoalan tersebut, peneliti ingin menggali apa manfaat dan dampak
teologi dialog dalam kehidupan beragama di Indonesia, khususnya dalam kerangka
pandangan Armada Riyanto. Dalam buku Menjadi-Mencintai, Armada Riyanto
mengatakan, bahwa dialog interreligius merupakan sebuah aktivitas yang indah yang tak

707



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto)

boleh minder pada tataran selebrasi atau perayaan, seminar, loka karya atau untuk sebuah
propaganda lip service politik. Dialog interreligius memiliki kepentingan yang sangat
besar dalam tataran konkret (Kaha, 2020). Dialog interreligius tidak memiliki makna pada
dimensi religius-nya, melainkan pada relasi dialogal manusiawinya. Dialog interreligius
hanyalah salah satu yang indah dari bagaimana umat beragama dapat menyesuaikan diri,
berelasi secara sehat, membangun perdamaian dan keadilan dalam cara-cara yang lebih
manusiawi. Dialog interreligius memiliki kepentingan mutlak pada tataran damai hidup
bersama antar umat beragama. Teologi dialog Armada Riyanto menjadi strategi baru dalam
membangun ruang persaudaraan seluruh masyarakat Indonesia khususnya dalam hidup
beragama dalam mewujudkan kerukunan, perdamaian dan keadilan (Kristiawan, 2020).

Permasalahan yang kerap terjadi di Indonesia saat ini seperti sosial, politik dan
ekonomi (Kurniawan, 2015). Tak dapat disangkal pula persoalan yang krusial adalah
konflik antarumat beragama. Dalam konteks umat beragama, kita juga menyaksikan
bagaimana beberapa kelompok minoritas mengalami kesulitan untuk mendirikan tempat
ibadah maupun dalam menjalankan imannya dalam peribadatan dan hal ini dialami oleh
kaum minoritas. Adanya persoalan ini membuat kaum minoritas merasa takut, cemas,
gelisah dan panic untuk menjalankan kegiatan menggereja. Umat minoritas seolah-olah
dikucil, dikurung dan tidak memiliki kebebasan dalam mengembangkan kehidupan
spiritualnya (Lega & Jelahut, 2021). Untuk mengatasi persoalan itu, maka perlu
menciptakan suatu pemahaman baru kepada masyarakat Indonesia, yaitu dengan teologi
dialog interreligius. Teologi dialog bertujuan untuk menuntut sikap yang simbang, terbuka
dan adil bagi semua umat beragama di Indonesia (Olla, 2017).

Armada Riyanto dalam artikel yang dipublikasikan tahun 2010 berjudul Sebuah
Studi Tentang Dialog Interreligius, dialog lintas merupakan persahabatan yang mengatasi
sekat-sekat pembatas. Makna mendalam dialog alitas adalah rasionalitas. Artinya ketika
disposisi duduk bersama, saling mendengarkan dan berdialog dimungkinkan, terjadi
gagasan-gagasan rasional yang menggarap seluk-beluk perbaikan kehidupan sehari-hari.
Pemikiran Armada Riyanto tentang dialog interreligius menjadi fondasi dalam
menciptakan keharmonisan dalam hidup beragama khususnya di Indonesia. Prof. Armada
Riyanto, menekankan perlunya menggali akar konflik beragama melalui dialog yang
mendalam. Betapa pentingnya menciptakan ruang untuk saling mendengar dan memahami
melebihi sikap toleransi. Melalui teologi dialog, Prof. Armada Riyanto mengajak umat
beragama untuk saling berbagi nilai-nilai moralitas keagamaan. Dan ajakan teolog ini
dapat melahirkan suatu pola transformasi positif dalam berelasi antar umat beragama
melalui dialog.

Pemikiran Prof. Armada Riyanto tidak hanya bersifat teoritis, tetapi memiliki
dimensi praktis yang dapat diimplementasikan dalam dialog interreligius. Tulisan beliau
menjadi sumbangan atau pengetahuan baru yang dapat diaplikasikan di lingkungan
masyarakat Indonesia khususnya untuk menjalankan dialog tidak hanya sebagai bentuk
diskusi intelektual, tetapi diaplikasikan dalam kehidupan konkrit. Penelitian ini menyoroti
cara pemikiran Prof. Armada Riyanto untuk mendorong sebuah tindakan konkret dalam
menciptakan pemahaman yang berpuncak pada kerukunan antar umat beragama di
Indonesia (Suriawan, 2023).

Gagasan Armada Riyanto tentang dialog memiliki hubungan erat dengan pandangan
Fransiskus Sales Lega dalam sebuah penelitian yang dipublikasikan pada 2021 berjudul
Potret Dialog Antaragama Pedagang Katolik dan Muslim di Pasar Inpres Ruteng.
Fransiskus Sales Lega mengatakan kendala-kendala dialog menghadirkan kepada kita
sebuah tantangan untuk diatasi memanen hasil-hasil dialog sebagai buah-buah roh. Gaya
dialogis dalam hubungan manusiawi menguntungkan hidup kita bersama di dalam dunia

708



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto

yang semakin rapuh, namun saling menguntungkan. Dialog dengan saudara dan saudari
yang berlainan agama menantang kita untuk memurnikan diri agar kita membiasakan diri
lebih baik dengan warisan religious mereka yang memiliki apa yang benar dan baik.

Hasil temuan penelitian Fransiskus Sales Lega menguraikan bahwa dialog
dimaksudkan untuk memperoleh lebih banyak informasi, pengetahuan dan pemahaman
yang lebih baik mengenai keyakinan dan praktik religius jemaat-jemaat beragama lain.
Dialog juga dimaksudkan untuk menjalin kerjasama di antara jemaat-jemaat beragam demi
mencapai tujuan bersama di dalam masyarakat. Kerjasama di antara orang-orang yang
beragama dan berkeyakinan ideologis lain ini hendaknya dalam dirinya sendiri sudah
dianggap sebagai dialog. Selain itu, dialog antaragama dimaksudkan untuk membidikkan
sumber-sumber daya spiritual yang mendasar dari berbagai agama di atas pijakan masalah-
masalah kehidupan manusia. Fransiskus Sales Lega memandang dialog kehidupan sebagai
kehidupan keutamaan hidup.

Dialog kehidupan dibangun atas kesadaran bahwa tidak ada manusia yang sempurna
dan bahwa pengalaman ada bersama dengan orang lain adalah suatu keniscayaan. Karena
itu perbedaan keyakinan atau perbedaan iman tidak memisahkan manusia yang satu
dengan manusia yang lain. Setiap manusia membutuhkan kehadiran manusia lain dalam
hidupnya. Dalam perjumpaan dengan manusia lain ini, setiap orang dituntut untuk
menunjukkan sikap respek terhadap kehadiran yang lain. Dialog sejati mengandaikan
bahwa para mitra dialog saling menghormati bahwa mereka secara ikhlas terlibat di dalam
pencarian bersama bahwa mereka ingin saling mempelajari dan menyampaikan apa yang
terdalam dirinya.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan studi literatur atau library research, yaitu mempelajari
sumber literatur yang relevan seperti buku, jurnal ataupun artikel terkait teologi dialog
antarumat beragama. Studi ini menggunakan metode kepustakaan yang bersumber pada
buku dan artikel ilmiah yang sesuai dengan diskursus ini. Melalui studi ini, peneliti
menguraikan terkait pentingnya mengembangkan teologi dialog di Indonesia. Dialog yang
dimaksudkan adalah dialog antarumat beragama di Indonesia. Penelitian ini diharapkan
dapat memberikan pemahaman baru kepada masyarakat tentang pentingnya membangun
ruang dialog dalam hidup beragama. Dialog pertama-tama bukan soal bicara. Tetapi dialog
adalah suatu sikap, sebuah keterbukaan diri kepada sesama. Dialog berarti proses untuk
saling belajar dan tumbuh bersama. Melalui dialog sehat dapat mengatasi sekat-sekat
formal ketentuan hukum dan undang-undang yang kerap membatasi dan merepresi
eksistensi dan dinamisme. Dialog interreligius dapat mencegah aneka macam cetusan
perilaku dan kebijakan undang-undang diskriminatif (Nabuasa & Tobing, 2022).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Menyimak Persoalan Fundamentalisme Agama Di Indonesia

Konflik umat beragama di Indonesia memiliki akar masalah yang kompleks. Adanya
konflik semacam ini menciptakan ruang ketidakadilan, ketidakharmonisan, ketegangan
dan, bahkan mulai terpecah-bela dalam tatanan masyarakat. Ada tiga akar penyebab
konflik umat beragama di Indonesia. Pertama, perbedaan keyakinan agama dan identitas
menjadi salah satu akar utama konflik. Masyarakat Indonesia memiliki beragam agama
dan kepercayaan dan ketidaksepahaman akan perbedaan ini menciptakan ketegangan.
Beberapa bulan lalu, media sosial melalui Youtube menayangkan seorang pribadi dari

agama mayoritas yang dalam ceramahnya mengatakan bahwa dalam Salib orang Kristen
709



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto)

itu ada Jin Kafir. Pernyataan ini kemudian tidak diterima baik oleh umat Kristen. Dan isi
ceramah yang demikian menjadi pemicu konflik antara umat Kristen dan mayoritas.

Ada beraneka ragam masalah diskriminasi terhadap jemaat agama minoritas di
Indonesia; Pertama, kasus pembubaran jemaat Kristen di Lampung yang sedang beribadah
di Gereja. Kasus ini terjadi pada; Selasa, 15 Agustus 2023. Menurut liputan berita media
sosial, Ketua RT di wilayah itu yang menjadi dalang dan pelaku utama. Menurut Abdullah
Fadri Auli, mengatakan peristiwa tersebut bertentangan dengan tugas pokok terdakwa
sebagai ketua RT. Tindakan yang dilakukan ketua RT bertentangan nilai-nilai moral
NKRI, dan dia tidak mendapatkan amanah dari pemimpin umum umat Islam untuk
melakukan tindakan tersebut.

Kedua, kasus di Sumatera Barat, jemaat Gereja Bethel Indonesia (GBI) Solagracia
di Lubuk Begalung, Padang, Sumatera Barat, diintimidasi, diancam, dan dibubarkan saat
mengadakan kebaktian di sebuah rumah kontrakan pada Selasa (29/8). Dalam penanganan
kasus tersebut, polisi menyebut peristiwa itu hanya kesalahpahaman terkait etika
bertetangga. Dan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Sumatera Barat,
berpandangan senada dan mendorong untuk menyelesaikan dengan kearifan lokal (liputan
harian Kompas, 23 Agustus 2023). Berdasarkan laporan survei nasional: kekerasan
ekstrim, toleransi, dalam kehidupan beragama di Jawa. Menurut hasil survei tersebut, umat
beragama mayoritas keberatan jika umat agama minoritas membangun tempat ibadah.

Pasal 28E ayat 1 Undang-Undang Dasar 1945 menegaskan bahwa setiap orang
bebas memeluk agama dan beribadat menurut agamanya. Hak kebebasan beragama juga
dijamin dalam pasal 29 ayat 2, yang menyatakan Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap
penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing, dan untuk beribadat menurut
agamanya dan kepercayaannya itu. Dengan demikian Negara tidak bisa melarang aliran
atau agama apapun yang masuk dan berkembang di Indonesia sepanjang sesuai dengan
prinsip Ketuhan Yang maha Esa dan tidak menyinggung prinsip dan kepercayaan umat
agama lainnya (dikutip dari berita Polres Simalungun pada 30/09/2023).

Untuk mendamaikan dan menyatukan kembali semangat persaudaraan antar umat
beragama di Indonesia, maka perlu membangun ruang dialog. Konsili Vatikan I
merupakan peristiwva yang membangkitkan kesadaran-kesadaran baru dalam beriman
dialogal. Desakan imperativ gemanya mengajak umat untuk beralih dari model beriman
eksklusif, kepada refleksi iman yang bertolak dari pengalaman konkret sehari-hari.
Beriman dialogal merefleksikan kebenaran-kebenaran yang bercorak transformatif
dialogal. Dengan corak transformatif dialogal dimaksudkan refleksi Iman akan peristiwa
Yesus tampil sebagai yang mengubah, membebaskan, menciptakan perdamaian,
membangun tata keadilan, menciptakan keutuhan, mentransformasikan kehidupan.

Misi Gereja Katolik di tengah dunia berupaya untuk membuka diri dan menjalin
relasi dengan berdialog. Konstitusi Dogmatis Lumen Gentium melukiskan dengan jelas
bahwa semua manusia dipanggil menjadi umat Allah yang baru (LG 13). Gereja tidak
menyangkal keanekaragaman atau pluralisme pencetusan umat Allah yang baru. Secara
implisit kita melihat bahwa gereja mengajak umat beragama lain untuk bersama-sama
membangun suatu dialog keselamatan. Panggilan berdialog merupakan kunci menuju
perdamaian, kesejahteraan setiap umat beragama. Konteks Indonesia, dialog merupakan

710



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto

fondasi dalam rangka untuk merangkul semua umat beragama untuk saling berbagi dan
menanamkan sikap saling menghormati dan menghargai antara satu dengan yang lain.

Pengertian Dialog Interreligius

Gereja Katolik menekankan pentingnya dan perlu dialog. Gereja Katolik
menganjurkan, bahkan mengajak seluruh umat kristiani untuk berpartisipasi dan terlibat
dalam berdialog, membangun relasi persaudaraan dengan semua orang, termasuk dengan
mereka yang berbeda agama. Paus Fransiskus menegaskan juga mengenai pentingnya
Gereja membarui dirinya. Gereja perlu bergerak keluar dari dirinya untuk berjumpa dengan
segala kalangan, entah Gereja-gereja, agama-agama, maupun dunia untuk menjadi bagian
dari suka duka, kecemasan, dan harapan dari kaum beriman dan umat manusia. Dialog
merupakan suatu upaya kodrati untuk memecahkan setiap persoalan atau pandangan-
pandangan yang berbeda.

Keberagaman beragama di Indonesia merupakan salah satu ciri khas dan kekayaan
Indonesia. Dengan keberagaman beragama perlahan-lahan mulai menimbulkan beraneka
konflik yang berujung pada konflik antarumat beragama. Maka dari itu, dialog
interreligious menjadi salah satu sarana yang baik bagi setiap orang untuk memahami dan
menghargai kepercayaan orang lain. Kata dialog berasal dari bahasa Yunani “dialogos”
yang berarti ‘dwi-cakap’ atau percakapan antara dua orang atau lebih, tulisan dalam bentuk
percakapan juga disebut dialog. Pembicaraan atau diskusi di antara orang-orang yang
berbeda pendapat juga termasuk dalam dialog. Dialog tidak hanya dilaksanakan Ketika ada
masalah, namun dialog dapat dilakukan dalam setiap aktivitas sehari-hari layaknya berelasi
dengan orang yang dijumpai, baik itu saudara, keluarga teman dan orang-orang yang ada
disekitar.

Ketika kata dialog dikaitkan dengan “interreligius (hubungan antaragama), maka,
dialog itu mencakup arti yang luas di mana percakapan tidak hanya dalam lingkup agama
tertentu, melainkan berbagai macam agama yang ada. Dialog interreligious merupakan hal
yang penting dalam kehidupan bermasyarakat. Dialog interreligius tentunya sangat
diperlukan di Indonesia. Dengan adanya dialog interreligius, diharapkan setiap orang dapat
saling memahami dan menghargai setiap agama-agama yang ada. Dialog interreligius
menjadi jembatan untuk menghubungkan budaya harmonis, adil, sejahtera, rukun dan
hidup bertoleransi. Tujuan dialog antar agama bukanlah untuk mengubah identitas
seseorang. Tetapi untuk membangun jembatan pemahaman dan rasa hormat antar
komunitas yang berbeda.

Mukti Ali seorang tokoh Islam mengatakan bahwa dialog antar umat beragama
merupakan pertemuan hati dan pikiran antar pemeluk berbagai agama. Dialog adalah jalan
bersama mencapai kebenaran dan kerja sama dalam proyek-proyek yang menyangkut
kepentingan. Dalam beragama, dialog menuntut supaya setiap pihak dalam dialog
mengharuskan adanya beragama sehingga setiap orang bebas menguraikan pandangannya
kepada orang lain dan membiarkan menyampaikan pendapatnya. Salah satu wujud
keserasian adalah adanya kesediaan dari semua pihak untuk berdialog sebab dialog itu
sendiri melibatkan adanya pandangan dan pendekatan positif suatu pihak kepada pihak-

711



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto)

pihak lain. Dan adanya dialog itu, pada urutannya sendiri, akan menghasilkan pengukuhan
keserasian dan saling pengertian.

Keserasian dan saling pengertian dapat dilakukan melalui program dan inisiatif
yang meningkatkan pemahaman, empati, dan sikap memaafkan di antara kelompok agama
yang berbeda. Ajaran Gereja Katolik memiliki dasar kokoh, yaitu konsep anti-kekerasan
dan rekonsiliatif yang berpusat pada Sabda Allah yang menjelma menjadi manusia. Gereja
Katolik mengatakan “agama” adalah pembawa damai. Di luar itu bukan merupakan apa
yang mengalir agama. Beragama dengan demikian berarti menjalani hidup dengan
perdamaian.

Dasar-Dasar Dialog Interreligius

Ada dua gagasan dasar teologi interreligious yang menjadi dasar mengapa harus
berdialog antar umat beragama: Dasar historis dan dasar teologis.
1. Dasar Historis

Armada Riyanto secara gamblang mengatakan bahwa dasar historis dialog
interreligius, yaitu berkaitan dengan pengalaman hidup konkret di tengah-tengah umat
beriman lain. Karena hidup ditengah-tengah masyarakat majemuk, tak mungkin bagi
orang Kristen mengambil jarak dari kesibukan sehari-hari bersama umat lain. Dari
pengalaman hidup kita, muncul keyakinan bahwa dialog telah menjadi kunci yang
selama ini kita cari. Dan dialog itu sebagai kesaksian akan Kristus dalam perbuatan dan
kata-kata dengan terlibat di dalam masyarakat, dalam hidup mereka sehari-hari, dalam
konteks budaya, tradisi, tradisi religius, kondisi sosio ekonomis mereka.

Dialog sejatinya bukan konsep atau ide, tetapi dialog membutuhkan suatu
tindakan nyata dalam kehidupan sehari-hari dalam suasana kebersamaan dengan
saudara-saudari umat beragama lain. Dialog sebagai gerbang membangun kerja sama
untuk sebuah perkembangan kemanusiaan yang integral atau disebut dengan dialog
aksi. Dialog aksi adalah dialog yang perlu dilaksanakan dalam kasih, misalnya berupa
berbagai proyek sosial untuk tujuan keadilan, perdamaian, dan perkembangan manusia
yang integral melalui kerjasama. Magnis-Suseno, menyatakan sikap moderat dalam
beragama adalah sikap menerima dengan kepenuhan hati akan keberadaan setiap warga
bangsa Indonesia dengan seluruh perbedaaan latar belakang agama, suku bangsa, dan
budaya yang dimilikinya. Keharmonisan dalam keberagaman terwujud jika sikap
moderat secara konsisten diterapkan.

2. Dasar Teologis

Usaha Gereja Katolik untuk membangun dialog antar umat beragama bukannya
tanpa dasar teologis yang jelas. Seluruh ciptaan termasuk manusia memiliki asal-usul
dan satu tujuan, yakni Allah. Manusia diciptakan menurut citra-Nya (Kej.1:26). Dia
adalah Bapa dari semua orang, dan semua bangsa merupakan satu masyarakat karena
mendiami seluruh muka bumi. Mereka juga mempunyai tujuan yang sama, yaitu Allah.
Allah menghendaki semua diselamatkan dan memperoleh pengetahuan akan kebenaran
(1 Tim. 2. 4). Segala sesuatu itu diciptakan oleh Allah dengan perantaraan Yesus
Kristus, Putra-Nya yang adalah Sabda Kekal (Kor. 1:16-17). Atas dasar ini, orang lain
perlu diikutkan dalam dialog. Konsili Vatikan 11 menyatakan: kita tidak dapat
menyerukan nama Allah Bapa semua orang, bila terhadap orang-orang tertentu, yang
diciptakan menurut citra kesamaan Allah, Kkita tidak mau bersikap sebagai saudara.

Saat ini, di Indonesia berkembang teologi dialog yang mencakup bukan hanya
antar gereja, tetapi juga antaragama. Dialog ini adalah salah satu cara untuk
mempersatukan agama satu dengan lainnya. Penanganan yang serius, dengan membuka

712



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto

berbagai kelompok dialog, mampu memberikan peluang bagi kelahiran teologi baru.
Satu hal yang perlu diperhatikan dalam dialog antaragama adalah menghargai kekhasan
masing-masing dan berdialog dengan aspek-aspek umum yang bisa mempertemukan
satu dengan yang lainnya, untuk menghindari aspek apologi, yang cenderung
mempertahankan keyakinan masing-masing.

Teologi dialog berperan penting bagi manusia. Dalam proses peziarahan manusia
di dunia, tidak ada manusia yang mampu hidup sendirian, tetapi selalu membutuhkan
kehadiran orang lain. Proses relasi yang dibangun oleh setiap pribadi, tentu tidak
terlepas yang namanya komunikasi atau berdialog. Dengan adanya dialog, maka setiap
pribadi itu dapat saling mengenal dan berbagi pengalaman antara satu dengan yang lain.
Dialog yang dibangun oleh manusia memiliki latar belakang yang jelas, yaitu pada
pribadi Allah. Tindakan Allah menjadi dasar dan asal-usul dialog. Sebab la telah
mengutus Putra-Nya ke dunia, bukan untuk mengadili dunia, melainkan agar dunia
diselamatkan oleh-Nya (Yoh 317).

Wujud rencana penyelamatan Allah lewat Putra-Nya merupakan dialog Allah
kepada manusia. Wahyu ilahi dimaksudkan dengan jelas hubungan adikodrati Allah
dengan manusia. Dan hubungan ini bersifat dialogal, tidak searah dari Allah kepada
manusia, melainkan timbal balik. Pernyataan diri Allah kepada manusia meminta
jawaban dan keputusan manusia. Maka proses karya penyelamatan tidak lain
merupakan proses menuju dialog dengan Allah sendiri. Dan inisiatif pertama dialog ini
berasal dari Allah. Gereja sebagai penerus karya penyelamatan Sang Putra untuk
meneladan tindakan Allah ini, yakni menggalang dialog dengan dunia dan bangsa
manusia.

Dialog sejatinya merupakan tukar pikiran karena itu apa yang hendak
disampaikan haruslah jelas. Dalam dialog, dicegah kecongkakan hati, saling
menyerang. Dialog yang efektif adalah dialog melahirkan kepercayaan dan
menumbuhkan sikap persahabatan yang makin akrab. Prinsip Gereja Katolik, yaitu
terbuka untuk orang lain. Paulus VI menegaskan bahwa Gereja harus siap sedia menjadi
dialog dengan siapa pun yang berkehendak baik. Itu sebabnya Gereja membuka pintu
lebar-lebar bagi setiap orang, apakah dia ateis, apakah mempunyai iman lainm atau
apakah sesama anggota tubuh Gereja.

Prinsip dialog ialah membangun perdamaian satu sama lain. Dialog yang dijamin
tanpa pamrih, objektif, tulus dengan sendirinya merupakan kondisi Yyang
menguntungkan sekaligus menumbuhkan perdamaian. Dialog menyingkirkan kepura-
puraan, persaingan, tipu daya, dan pengkhianatan sekaligus mencegah pertikaian.
Paulus VI kembali menegaskan bahwa dengan berdialog, mau bekerja sama untuk
memajukan dan memperhatikan cita-cita yang dapat kita miliki bersama dalam bidang
kebebasan beragama, persaudaraan, kebudayaan, kesejahteraan masyarakat dan
ketertiban sosial.

3. Teologi Dialog Interreligius Menurut Armada Riyanto
Gereja Indonesia, peran dialog sangat penting. Dalam membangun relasi antar
umat beragama di Indonesia perlu membutuhkan dialog. Tujuan utama dari teologi
dialog adalah membangun pemahaman yang lebih dalam dan rasa saling menghormati
di antara kelompok-kelompok agama yang berbeda. Ini melibatkan refleksi teologis
yang terbuka terhadap persamaan dan perbedaan dalam keyakinan dan praktik
keagamaan. Fenomena kekerasan dalam beragama di Indonesia tak kunjung hilang.

713



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto)

Adanya konflik ini menimbulkan beraneka macam situasi dan cetusan-cetusan yang
membuat seseorang tidak dapat menghayati iman dengan tenang. Kehidupan seseorang
seakan-akan berada di persimpangan ketidakpastian dalam mengembangkan imannya
kepada Tuhan. Untuk mendamaikan dan memulihkan kembali pengalaman duka itu
perlu membangun sebuah strategi baru yang dapat menghantar setiap umat beragama
untuk membangun jaring relasi diantara semuanya, yaitu dengan berdialog.

Dialog merupakan kapasitas manusia. Manusia berdialog untuk mengungkapkan
kebenaran bahwa manusia adalah manusia yang berziarah bersama sesamanya. Artinya,
manusia adalah being bersama dengan yang lain, dan hakikat kebersamaan itu dimaknai
dalam kapasitas dialognya. Armada Riyanto dalam buku Katolisitas Dialogal Ajaran
Sosial Katolik, mengatakan bahwa dialog interreligius harus sampai pada buah-buah
cetusan tata hidup bersama yang damai dan penuh cinta atau to co-exist and build up a
civilization of love). Edukasi intercultural memiliki ciri khas memuja dan menghargai
keragaman dan keanekaragaman sebagai kekayaan nilai, dan mencegah kecurigaan
serta ketegangan karena perbedaan. Dalam dialog interreligius, setiap orang Kristen
membawa di dalam dirinya Logos, Sabda yang menjelma menjadi manusia.
Keterbukaan orang Kristen pada dialog didasari pada keterbukaan kepada kasih Bapa
(Luk. 10:25-37; Yoh. 4:7-26).

Keberadaan manusia di dunia selalu merindukan kehadiran sesamanya dalam
suasana kebersamaan yang saling bergandengan tangan. Semua diharapkan untuk
bersama-sama bekerja dalam cara yang indah menggarap kehidupan sehari-hari. Hidup
bersama manusia memiliki karakter dialog karena manusia hidup bersama dengan
sesamanya. Armada Riyanto dalam buku Relasionalitas, mengatakan ketika manusia
hidup, ia tidak hanya bernapas, menggerakkan badan atau sekedar makan mengikuti
ritme kebutuhan fisik. Ketika manusia hidup, ia berada bersama dengan sesamanya.
Dialog lintas identik dengan rasionalitas itu sendiri. Kebersamaan manusia
memproduksi kodrat baru kehidupan manusia, ia berdialog dengan sesamanya yang
lain. Akal budi manusia dianugerahkan Sang Pencipta dengan maksud agar ia berdialog.
Sebaliknya, ketika persahabatan manusia lenyap, manusia bukan hanya kekurangan
kenyamanan, tetapi juga secara naif memandang kehadiran orang lain sebagai ancaman
bagi dirinya. Dalam kondisi lenyapnya persahabatan, orang lain adalah musuh,
karenanya perlu dilenyapkan.

Konsep persahabatan yang diutarakan Armada Riyanto di atas sangat penting
dalam konteks relasi antar umat beragama di Indonesia. Salah satu cara untuk
menciptakan kedamaian, kerukunan, kekeluargaan hanya dapat diwujudkan melalui
hidup persaudaraan. Paul Tillich dan Gus Dur adalah tokoh agama Islam yang
mengedepankan perdamaian dalam hidup beragama di Indonesia. Bagi mereka umat
Islam sebagai mayoritas bertanggung jawab membangun Indonesia yang berkeadilan
dan bermartabat, mampu menjaga perdamaian tanpa adanya diskriminasi. Hal penting
yang harus dikembangkan adalah Islam yang ramah, terbuka, inklusif, dan menjadi
solusi bagi persoalan bangsa. Islam yang toleran, anti-kekerasan, menghargai
kemajemukan merupakan Islam yang selaras dengan gagasan demokrasi tugas dan
tanggung jawab Kita saat ini sebagai orang beriman dan beragama adalah mengubah
serta mengembalikan wajah gereja yang beringas menjadi damai, sejuk, aman, dan
toleran.

Paus Yohanes Paulus Il mengakui bahwa dialog adalah ciri khas kehidupan gereja
di Asia. Dan bersamaan dengan para Uskup Asia, menyadari bahwa kabar baik tentang
Yesus, Tuhan dan Juruselamat, adalah melalui dialog. Dialog interreligius sebagai
aktivitas yang indah, yang tak boleh minder pada tataran selebrasi atau perayaan

714



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto

seminar atau lokakarya atau untuk sebuah propaganda lip service politik. Dialog
interreligius memiliki kepentingan yang sangat besar dalam tataran kehidupan konkret.
Dialog interreligius hanyalah salah satu yang indah dari bagaimana umat beragama
dapat menyesuaikan diri, berelasi secara sehat, membangun perdamaian dan keadilan
dalam cara-cara yang lebih manusiawi. Dialog interreligius memiliki kepentingan
mutlak pada tata damai hidup bersama antar umat beragama.

Relasi perdamaian dengan sesama dalam | and Thou bertumpu pada kesadaran
yang mendalam tentang “Aku Manusia. Jika seseorang menyadari bahwa dirinya
memiliki “Aku” dan sesamanya juga memiliki kesadaran yang sama, “Aku” dirinya,
maka relasi keduanya sebenarnya merupakan sebuah bentuk penyatuan dua “Aku”.
Tidak terjadi pertentangan, melainkan pengandaiannya: sedang terjadi pemenuhan yang
terpadu, yang sempurna. Sedang terjadi pemenuhan yang terpadu, yang sempurna.
Sedang terjadi keutuhan “Aku”. Relasi Aku dan sesamanya menjadi pilar bagi umat
beragama di Indonesia dalam mewujudkan perdamaian yang utuh dan murni.

Makna Dialog Bagi Kehidupan Beragama Di Indonesia

Teologi dialog adalah sebuah pendekatan yang mendorong interaksi dan
pembicaraan antara berbagai tradisi keagamaan atau keyakinan.Tujuannya adalah
menciptakan pemahaman saling menghormati dan membangun kerjasama antarumat
manusia yang memiliki keyakinan berbeda. Pendekatan ini menekankan dialog terbuka,
saling mendengarkan, dan mencari kesamaan untuk memahami perbedaan dengan lebih
baik. Di Indonesia, dialog beragama merupakan bagian penting dari upaya membangun
kerukunan antar umat beragama. Pentingnya dialog beragama di Indonesia terlihat dalam
konteks penanggulangan konflik agama dan upaya membangun keberagaman.

Berikut ini, ada lima pilar pentingnya berdialog dalam mewujudkan keadilan dan
kedamaian antar agama. Pertama, membangun pemahaman bersama; Dialog membantu
membangun pemahaman bersama antar pemeluk berbagai agama. Dengan berdialog,
orang dapat saling berbagi keyakinan, tradisi, dan nilai-nilai agama mereka, sehingga
menciptakan landasan pemahaman yang lebih baik. Pada tanggal 10 Mei 1948, Sekretariat
Kepausan untuk dialog antar agama mengeluarkan suatu pernyataan yang berjudul: Sikap
Gereja Terhadap Para Penganut Agama-agama Lain. Pernyataan itu menegaskan bahwa
dialog tak hanya berarti diskusi, melainkan juga mencakup semua hubungan antaragama
yang positif dan konstruktif dengan orang-perorangan dan komunitas lain yang ditujukan
untuk saling mengerti dan saling memperkaya.

Gereja Katolik mengajak untuk melihat ke depan, dan bekerjasama dalam
mengembangkan masyarakat yang adil dengan penghargaan atas hak-hak asasi manusia,
khususnya perhatian kepada korban, kaum miskin dan tertindas. Mitra dialog harus
diperlakukan dengan hormat dan harus diterima dengan keterbukaan. Misi, bagi para
teolog pluralistik harus dibatasi pada apa yang secara moral adil, memungkinkan secara
dialogis dan menghasilkan pembebasan bersama umat manusia. Kedua, merangsang
pemikiran kritis; Pemikiran kritis dapat membantu membangun kesadaran pluralisme,
yaitu penghargaan terhadap keberagaman keyakinan dan praktik keagamaan. Ini
mendorong pemahaman bahwa setiap agama memiliki nilai dan kontribusinya sendiri
dalam membangun masyarakat yang lebih adil dan harmonis. Adanya dialog dapat

menjamin hubungan yang harmonis antar umat beragama di Indonesia yang majemuk.
715



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto)

Hans Kung mengatakan, tak ada perdamaian dunia tanpa perdamaian antar agama.
Pandangan Hans Kung sangat tepat, karena apabila memperjuangkan perdamaian antar
umat beragama, maka kehidupan antarumat beragama tidak dapat mewujudkan
kedamaian. Dalam banyak dokumen, Gereja Katolik sangat menaruh perhatian pada
kerukunan hidup beragama, bahkan selalu memberi ruang untuk berdiskusi tentang dialog-
dialog agama-agama. Nostra Aetate (NA) menjelaskan “Gereja Katolik tidak menolak
apapun yang dalam agama-agama itu serba benar dan suci. Dengan sikap hormat dan tulus,
Gereja merenungkan cara-cara bertindak dan hidup, kaidah-kaidah serta ajaran-ajaran,
yang memang dalam banyak hal berbeda dari apa yang diajarkan sendiri toh memantulkan
sinar yang menerangi semua orang.

Ketiga, membangun kerjasama antaragama; Dialog dapat menjadi platform untuk
membangun kerjasama antar agama dalam mendukung tujuan-tujuan bersama, seperti
pemberdayaan masyarakat, penanggulangan kemiskinan, atau pelestarian lingkungan.
Kerjasama ini dapat membantu menciptakan harmoni sosial. Ignas Kleden mengatakan,
sikap toleran adalah suatu pilihan budaya yang cerdas karena dengan sikap itu sekurang-
kurangnya dimungkinkan suatu peaceful coexistence, yakni hidup berdampingan secara
damai. Dalam prakteknya, hidup berdampingan dengan damai saja tidaklah cukup, harus
diupayakan pola relasi yang peaceful pro existence, antara satu orang dengan yang lain di
Indonesia yang majemuk ini, di mana hidup damai harus diusahakan dan diupayakan terus-
menerus. Dialog adalah cara bertindak, suatu sikap, semangat yang membimbing perilaku
seseorang. Dalam hal ini, bagaimana membangun keterbukaan hati untuk menerima orang
lain. Dialog antarumat beragama menjadi wadah menjadi wadah untuk saling memperkaya
dan bekerjasama dengan baik untuk mendukung dan memelihara nilai-nilai-nilai dan cita-
cita rohani.

Keempat, mengatasi konflik agama; Dialog dapat menjadi sarana untuk mengatasi
konflik agama. Dengan berkomunikasi secara terbuka, pihak-pihak yang terlibat dapat
mencari solusi damai dan mencapai kesepahaman yang dapat menghindarkan eskalasi
konflik berbasis agama. Perjumpaan Paus Fransiskus dan Imam Besar Al-AZhar Ahmed
Al-Tayeb di Abu Dhabi menjadi contoh bagi umat beragama di Indonesia. Paus
menunjukan hal yang paling mendasar dalam hidup bersama, yaitu hati nurani. Paus
bersama dengan imam besar Al-Azhar menyatukan pikiran untuk menjaga panggilan hidup
bersama.

Panggilan hidup bersama sebagai saudara yang beriman kepada Allah, menggiat
kerjasama menyebarkan budaya toleransi dan perdamaian. Gerakan dialog antar agama
dapat menjadi sebuah upaya menuju kesejahteraan. Dalam dokumen Abu Dhabi (dokumen
Persaudaraan Manusia) mengulas beberapa pokok penting agama dalam menciptakan
perdamaian dunia diantaranya; perdamaian, nilai persaudaraan, keadilan, cinta, kebebasan
berkeyakinan, penyebaran budaya toleransi dan hidup bersama secara damai demi
mengatasi persoalan ekonomi, sosial, dan politik. Dialog antar umat beragama dalam ruang
luas nilai-nilai rohani, insani dan sosial yang berujung pada penyiaran moralitas tertinggi.

Kelima, memperkuat toleransi antar umat beragama; Dialog dapat mengurangi
ketegangan antar umat beragama dan memperkuat toleransi. Dengan saling mendengarkan
dan menghormati perbedaan, masyarakat dapat lebih mudah menerima dan menghargai

716



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto

keberagaman agama yang ada. Dialog umat beragama di Indonesia merupakan sebuah
teologi baru untuk menangkal setiap persoalan baru dan membuka ruang baru bagi segenap
masyarakat Indonesia dalam beriman menurut kepercayaan masing-masing. Harmonisasi
dalam berdialog melahirkan keadilan, perdamaian, kerukunan, menghargai, dan
menghormati. Peran dialog menjadi efektif apabila semua umat beragama di Indonesia
saling damai dan bersatu.

Sumbangan Teologi Dialog Bagi Kehidupan Beragama di Indonesia

Kehadiran sebuah teologi dialog di Indonesia sangat berdampak dan berpengaruh
bagi kehidupan umat beragama. Adanya teologi dialog ini, setiap umat beragama mulai
membuka mata dan hati untuk menerima dan menghormati sesama dari agama lain.
Tujuan dari dialog ini adalah untuk saling menghormati, membangun kerjasama antar
umat beragama. Dialog interreligious berusaha mengatasi perbedaan keyakinan dan
praktik keagamaan untuk menciptakan kerangka kerja yang mendukung harmoni dan
kerjasama lintas agama.

Menghormati dalam Perbedaan

Dialog interreligius melibatkan penghargaan terhadap perbedaan keyakinan, praktik
keagamaan, dan pandangan hidup antarumat beragama. Hal ini merupakan dasar untuk
membangun pemahaman yang mendalam. Dialog antar umat beragama berarti berkumpul
bersama dalam ruang luas nilai-nilai rohani, manusiawi, dan sosial bersama dan dari sini
meneruskan keutamaan-keutamaan moral tertinggi yang dituju oleh agama-agama. Hal ini
juga berarti menghindari perdebatan-perdebatan yang tidak produktif. Dialog antarumat
beragama yang benar dapat menimbulkan pemahaman dan pencerahan kepada umat dalam
wadah kerukunan hidup antarumat beragama. Dalam dialog ini diperlukan sikap saling
terbuka antar pemeluk agama yang berdialog.

Panggilan berdialog berarti mengutamakan dan mementingkan kehendak Allah dan
sesama manusia daripada diri sendiri. Perdamaian, kesejahteraan, dan keamanan sangat
bergantung pada sikap bagaimana para penganut agama dapat menjalin hubungan yang
baik dan harmonis. Agama yang dihayati dengan baik dan benar, akan membantu manusia
untuk tidak kehilangan sikap hormat terhadap perbedaan dan kehilangan orientasi kepada
keadilan dan kemanusiaan yang bermartabat.

Membangun Budaya Kerjasama Antarumat Beragama

Salah satu tujuan utama dialog interreligius adalah menciptakan kerjasama antarumat
beragama dalam menanggapi tantangan sosial, ekonomi, dan lingkungan. Ini mencakup
upaya bersama untuk mempromosikan perdamaian, keadilan sosial, dan kesejahteraan
masyarakat. Indonesia memiliki dua organisasi sipi; terkemuka dan saling menonjol bagi
umat Islam. NU (Nahdlatul Ulama) didirikan pada tahun 1923 oleh kyai Haji Hasyim
Asyari dan Muhammadiyah diprakarsai oleh kyai Haji Ahmad Dahlan pada tahun 1917.
Kedua organisasi tersebut memiliki pandangan moderat terhadap Islam dan menyambut
budaya Indonesia. Kedua organisasi ini memiliki jalinan relasi yang baik dengan umat
Katolik melalui pergaulan dengan para pemimpinnya.

Kedua tokoh adalah kolaborator terkemuka dalam dialog antaragama di Indonesia.
Hal ini pun ditegaskan dalam dokumen yaitu dokumen Abu0 Dhabi yang mengutarakan *
Dalam nama Allah dan segala sesuatu yang dinyatakan sejauh ini; Al-Azhar al-Sharif dan

717



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto)

umat Muslim dari Timur dan Barat, bersama-sama dengan Gereja Katolik dan Umat
Katolik Timur dan Barat, menyatakan untuk menerima budaya dialog sebagai jalan;
kerjasama timbal balik sebagai kode etik; saling pengertian sebagai metode dan kriteria.
Kami bekerja keras menyebarkan budaya toleransi dan hidup bersama dalam damai; untuk
ikut campur tangan selekas mungkin untuk menghentikan pertumpahan darah dari orang-
orang yang tidak bersala serta mengakhiri peperangan, konflik, dan masalah lainnya.

Salah satu tujuan utama dialog antaragama adalah untuk memupuk rasa saling dan
terbuka dan memahami di antara orang-orang yang berbeda agama. Dengan partisipasi
dalam berdialog dapat belajar dan mengetahui tentang praktek dan kepercayaan agama
lain. Dan salah satu contoh praktis bentuk kerjasama antara umat Katolik dan Islam di
Ruteng, Flores, Manggarai. Pertama, Para pedagang di pasar Ruteng, baik itu beragama
Islam maupun Katolik berusaha untuk membangun kerjasama dalam membersihkan
lingkungan pasar yang mereka namakan dengan “Jumat Bersih.” Kedua, selain kegiatan
mengadakan kegiatan pembersihan lokasi pasar, umat Katolik dan Islam juga mengadakan
kerjasama dalam menjaga keamanan pada waktu perayaan keagamaan. Artinya, bila orang
Katolik melaksanakan upacara besar di Gereja, maka kaum muda Islam membantu
menjaga keamanan, demikian sebaliknya, bila orang Islam melaksanakan upacara besar di
Masjid, orang Muda Katolik turut mengambil bagian menjaga keamanan Masjid.

Dalam teologi dialog antaragama, metodologinya juga melibatkan pengembangan
alat dan strategi praktis untuk dialog yang dapat menumbuhkan saling pengertian,
kepercayaan, dan kerjasama di antara komunitas agama yang berbeda. Hal ini mencakup
pengembangan keterampilan dalam komunikasi antarbudaya, resolusi konflik, dan
pembangunan komunitas serta menciptakan peluang untuk aksi bersama dan kolaborasi
dalam isu-isu sosial dan lingkungan bersama. Dialog antaragama perlu didasarkan pada
komunitas lokal. Departemen teologi Katolik dapat bekerja dengan para pemimpin agama
dan organisasi masyarakat setempat untuk mengidentifikasi tantangan dan peluang khusus
untuk kerjasama antar agama dalam konteks lokal mereka. Mengembangkan kerangka
etika dialog antar agama sangat penting untuk mengkontekstualisasikan dialog dalam
konteks Indonesia. Hal ini termasuk mengeksplorasi prinsip-prinsip etika yang mendasari
berbagai tradisi agama di Indonesia dan mengembangkan kerangka etika bersama untuk
kerjasama antar agama.

Meningkatkan Citra Persaudaraan Dalam Hidup Beragama

Manusia pada kodratnya adalah makhluk yang berelasi dengan sesamanya.
Kehadiran orang lain dalam dirinya membuat dirinya bisa membangun hubungan yang
akrab dan dapat mengikat dirinya menjadi sahabat sejati. Untuk mewujudkan hidup
persaudaraan yang utuh, maka pertama-tama diawali dengan sebuah komunikasi atau
berdialog. Adanya ruang dialog sehingga hubungan diantara mereka semakin akrab,
damai, tenang dan bahagia. Media komunikasi membuat setiap manusia berhubungan satu
sama lain dalam segala macam situasi dan konteks kehidupan Manusia sebagai makhluk
sosial perlu membuka diri terhadap kehadiran yang lain. Dari pengalaman keseharian, anda
tentu mengalami bahwa anda tidak dapat hidup tanpa bantuan, uluran, maupun campur
tangan orang lain. Yang lain bukan lawan, tapi kawan yang dengannya kita bekerja sama
untuk meningkatkan mutu kehidupan.

Manusia sebagai pribadi luhur dan mulia hendaknya dihargai, dihormati, dicintai dan
dikasihi. Kehadiran pribadi yang lain bukan untuk ditindas, disiksa, diusir, atau dikucilkan
kebebasannya, tetapi harus bersikap adil dan terbuka. Seseorang dikatakan adil kalau ia
melakukan keadilan yang berarti memberikan kepada orang lain apa yang menjadi haknya
dan kalau hal itu dilakukan secara berulang-ulang akan menjadi keutamaan. Thomas

718



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto

Aguinas mengatakan bahwa keadilan sebagai keutamaan, tepatnya keutamaan moral yang
menerima seseorang dalam hubungannya atau relasinya dengan orang lain (Sarbini, 2022).

Dialog yang diuraikan Armada Riyanto di atas menjadi kunci yang harus ditelaah
olen bagi umat beragama di Indonesia. Dialog merupakan langkah awal menuju
kedamaian, kerukunan, keharmonisan dalam beragama. Dan tanpa adanya dialog yang
efektif, maka konflik agama di Indonesia tidak kunjung hilang. Kedamaian suatu Negara
dapat dilihat sejauh mana masyarakat menjunjung tinggi hidup persaudaraan antara
masyarakat khususnya dalam menjaga keutuhan setiap agama. Kehadiran Teologi dialog
menjadi jalan menuju kedamaian yang dapat menciptakan sebuah lingkungan ramah,
rukun, saling pengertian, dan siap bekerja sama untuk membangun jembatan-jembatan
dialog dan meruntuhkan tembok-tembok pemisah yang akan mengkerdilkan kemanusiaan
manusia (A. Riyanto, 2010).

Dialog interreligius membuka peluang untuk membangun persaudaraan dan
hubungan positif antar umat beragama (F. A. Riyanto, 2023). Dengan menekankan
kesamaan nilai dan tujuan, dialog dapat memperkuat rasa persatuan dan saling
ketergantungan di antara penganut agama. Dengan dialog antaragama membuka pemikiran
setiap pribadi agar bisa mengikuti perubahan modern tanpa dihalangi oleh agama. Setiap
pemeluk agama didorong untuk melakukan dialog demi mencapai cita-cita bersama.
Dialog antarumat beragama mempunyai fungsi penting dalam kehidupan masyarakat.
Maka dari itu, kebersamaan dalam suatu masyarakat multikultural perlu dibangun (Anwar,
2018).

KESIMPULAN

Teologi dialog memiliki peran penting dalam konteks kehidupan beragama di
Indonesia, terutama jika dilihat dari perspektif teologi dialog interreligius Armada Riyanto.
Dialog antar agama tidak hanya sekedar interaksi verbal, tetapi juga melibatkan
pemahaman mendalam terhadap keyakinan dan nilai-nilai masing-masing agama.
Pentingnya teologi dialog dapat dilihat dari beberapa aspek. Pertama, teologi dialog
membantu membangun pemahaman yang lebih baik antara pemeluk berbagai agama di
Indonesia. Dengan saling memahami, masyarakat dapat hidup bersama dalam harmoni
meskipun memiliki perbedaan keyakinan. Kedua, melalui teologi dialog, dapat tercipta
ruang untuk membahas perbedaan-perbedaan teologis secara terbuka dan menghormati.
Ini memungkinkan adanya pengembangan nilai-nilai bersama yang dapat memperkuat
persatuan dan toleransi di tengah keragaman agama.

Teologi dialog mendorong pembentukan sikap saling menghormati dan menerima
perbedaan, sehingga meminimalkan potensi konflik antaragama. Pemahaman mendalam
terhadap ajaran agama masing-masing dapat menghindarkan prasangka dan stereotip yang
dapat menghambat pembangunan masyarakat yang inklusif. Dalam konteks Indonesia,
negara dengan keberagaman agama yang tinggi, teologi dialog menjadi instrumen penting
untuk menciptakan kerukunan antar umat beragama. Dengan adanya dialog yang terus-
menerus, dapat terbentuk fondasi kuat untuk kehidupan beragama yang damai dan
harmonis di tengah masyarakat yang multikultural. Oleh karena itu, peran Teologi Dialog
Interreligius Armada Riyanto memberikan kontribusi positif dalam memperkuat toleransi,
menghormati perbedaan, dan membangun kerjasama antarumat beragama di Indonesia.
Melalui pemahaman yang mendalam terhadap esensi agama-agama yang ada, teologi
dialog menjadi kunci untuk mencapai keseimbangan antara keberagaman dan persatuan
dalam kehidupan beragama di Indonesia.

719



Pentingnya Teologi Dialog dalam Menghadapi Intoleransi dan Diskriminasi Agama di
Indonesia (Perspektif Teologi Dialog Interreligius Armada Riyanto)

DAFTAR PUSTAKA

Anwar, M. K. (2018). Dialog antar umat beragama di Indonesia: Perspektif a. mukti ali.
Jurnal Dakwah, 19(1), 89-107.

Dey, W. F. B. (2018). Dialog Menurut Pandangan Gereja Sebagai Jalan Menyuburkan
Pluralisme. Atma Reksa: Jurnal Pastoral Dan Kateketik, 3(2), 70-83.

Fajar, H., Nero, A., & Riyanto, F. X. A. (2023). the Pengaruh Dialog Interreligius Dalam
Mencegah Konflik Sosial Antar Umat Beragama Di Karang Besuki Malang. Jurnal
Filsafat Indonesia, 6(1), 51-59.

Hariprabowo, Y. (2009). Misi Gereja Di Tengah Pluralitas Agama Dan Budaya. Jurnal
Orientasi Baru, 18(1), 33-50.

Kaha, S. C. (2020). Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons Teologis
Atas Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia. Jurnal Abdiel:
Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen Dan Musik Gereja, 4(2),
132-148.

Kristiawan, D. (2020). Merengkuh yang lain: Dialog interreligius dan transformasi diri
terhadap yang lain. Mitra Sriwijaya: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 1(1).

Kurniawan, H. (2015). Askese, Misi Transformasi Diri: Dialog Iman Katolik dengan Serat
Wedhatama. Perspektif, 10(1), 51-62.

Lega, F. S., & Jelahut, M. S. (2021). Potrait Interreligious Dialogue Of Catholic Traders
And Muslims In The Inpres Ruteng Market. Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan
Missio, 13(1), 48-63.

Nabuasa, K. M., & Tobing, M. A. (2022). Sorotan Teologis Terhadap Paradigma & Praktik
Misi Kaum Pluralis. Jurnal Missio Cristo, 5(2), 166-177.

Olla, P. Y. (2017). Agama Dan Negara Dalam Masyarakat Pluralindonesia. Seri Filsafat
Teologi, 27(26), 44-56.

Riyanto, A. (2010). Dialog Interreligius: Historisitas. Tesis, Pergumulan, Wajah.

Riyanto, F. A. (2023). Interreligious Dialogue and Catholic Universities: A Lesson from
Indonesia. Concilium (00105236), 5.

Riyanto, F. X. E. A. (2021). Teologi Publik: Sayap Metodologi Dan Praksis. PT Kanisius.

Sarbini, P. B. (2022). Benturan-benturan Misi Gereja Katolik. Seri Filsafat Teologi,
32(31), 137-148.

Suriawan, S. (2023). Misi Gereja Menghadapi Pluralisme Agama: Antara Tantangan dan
Peluang. MAGENANG: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 4(1), 1-11.

720



